






2 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Təsisçi:

Mədəniyyət və Turizm Nazirliyi

Baş redaktor:

Zöhrə Əliyeva

Redaksiya şurası:

Əbülfəs Qarayev
Vaqif Əliyev

Sevda Məmmədəliyeva
Ədalət Vəliyev

Nazim Səmədov
Lalə Kazımova
Rafi q Bayramov

Vüqar Şixəmmədov
İlham Rəhimli
Ayaz Salayev

Redaksiya:

Qurban Məmmədov
Samirə Behbudqızı

Aqşin Məsimov
İlham Fətəliyev

Dizayn:

Azər Əlihüseynov

Jurnal Azərbaycan Respublikasının Preziden ti yanında
Ali Attestasiya Komissiyası Rəyasət He yətinin

30 aprel 2010-cu il tarixli (protokol №10-R) qərarı ilə 
sənətşünaslıq, memarlıq, kul turologiya və pedaqogika üzrə 

“Azərbaycan Respublikasında dissertasiyaların
əsas nə ticələrinin dərc olunması tövsiyə edilən
döv ri elmi nəşrlərin siyahısı”na daxil edil miş dir.

Ünvan:

AZ1073, Bakı şəhəri,
Moskva prospekti – 1D,

Dövlət Film Fondu, 5-ci mərtəbə

Telefonlar:

(+99412) 431-49-25
(+99412) 431-49-54

Email: medeniyyetaz @gmail.com
facebook.com/medeniyyetinfo.az

Veb-sayt: medeniyyet.info

Jurnala təqdim olunan əlyazmalar geri qaytarılmır,
dərc olunan materiallar yalnız redaksiyanın

icazəsi ilə istifadə oluna bilər.
Jurnal “CBS” mətbəəsində nəşr olunur.

Sifariş №
Tirajı: 1000

May – İyun (313), 2017

Elmi, metodiki, publisistik 
“Mədəni-maarif işi” jurnalı 1967-ci ildən çıxır.

Şəhadətnamə №R-122. 
2012-ci ilin yanvarından “Mədəni həyat”,

2015-ci ilin mart ayından
“Mədəniyyət.AZ” adı ilə nəşr olunur.

Founder:

Ministry of Culture and Turism

Editor:

Zohra Aliyeva

Editorial board:

Abulfas Karayev
Vagif Aliyev

Sevda Mammadaliyeva
Adalet Valiyev

Nazim Samadov
Lala Kazimova
Rafi q Bayramov

Vuqar Şikhammadov
Ilham Rahimli
Ayaz Salayev

Editorial:

Gurban Mammadov
Samira Behbudgizi
Agshin Masimov
Ilham Fataliyev

Design:

Azer Alihuseynov

The journal was included in the “Register of scientifi c publication 
recommended for publishing the main results of dissertation in 
the Republic of Azerbaijan” by the decision of Presidium of the 
Supreme Attestation Commission under the President of the 

Republic of Azerbaijan (decision dated April 30, 2010: protocol
№10): on the Study of Art, on the Study of Architecture, on the 

Study of Culture and on the Study of Pedagogy

Address:

AZ1073, Baku,
Moscow Avenue – 1D, 

State Film Fond, 5th fl ow

Telephones:

(+99412) 431-49-25
(+99412) 431-49-54

Email: medeniyyetaz@ gmail.com
facebook.com/medeniyyetinfo.az

Website: medeniyyet.info

Submitted manuscripts
are not returned back and publishing materials

can be used only by permission of editorial staff .
The journal is published in printing house “CBS”. 

Order №
Circulation: 1000

May - June (313), 2017

The journal “Cultural and educational” covering
scientifi c, methodical and publicistic areas have been

publishing since 1967. 
Certifi cate №R-122.

In 2012, January journal was renamed “Cultural life”,
but since 2015 March have been publishing

with the name of “Culture.AZ”.

Учредитель:

Министерство Культуры и Туризма

Главный редактор:

Зохра Алиева

Редакционный совет:

Абульфас Караев
Вагиф Алиев

Севда Мамедалиева
Адалят Велиев
Назим Самедов
Лала Кязымова
Рафиг Байрамов

Вугар Шихаммедов
Ильхам Рагимли

Аяз Салаев

Редакция:

Гурбан Мамедов
Самира Бехбудкызы

Агшин Масимов
Ильхам Фаталиев

Дизайн:

Азер Алигусейнов

Журнал внесен в “Список научных периодических изданий, 
рекомендованных для пуб ли кации основных результатов 
диссертаций в Азербайджанской Республике”, решением

Президиума Высшей Аттестационной Комиссии при
Президенте Азербайджанской Республики от 30 апреля 

2010-го года (протокол №10-R).

Адрес:

AZ1073, город Баку,
Московский проспект – 1Д,

Государственный Фильмфонд, 5-й этаж

Телефоны:

(+99412) 431-49-25
(+99412) 431-49-54

Email: medeniyyetaz @gmail.com
facebook.com/medeniyyetinfo.az

Веб-сайт: medeniyyet.info

Рукописи, представленные в редакцию журнала,
не возвращаются.

Материалы, обуликованные в журнале, могут быть
использованы только с разрешения редакции.

Журнал печатается в издательстве “CBS”.
Заказ №

Тираж: 1000
Май – Июнь (313), 2017

Научно-методический, публицистический журнал
“Культурно-просветительская работа” 

издается с 1967-го года.
Свидетельство №R-122.

С января 2012-го года издавался под названием
“Культурная жизнь”, с марта 2015-го выходит под

названием “Культура.АЗ”.

Culture.AZ/Культура.АЗ



3Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

2017MAY – İYUNMÜNDƏRİCAT

12

“Qızıl kəlmə” sahiblərini tapdı 

İstiqlal şairi

İstiqlal mübarizəsinin ədəbi bəyanı – Əhməd Cavad 

22

34

Şuşanın dağları – başı dumanlı...

Dünya üçün sülh, barış və dialoq modeli

Forum qonaqlarının birgəyaşayış formulları... 

12

6

10

14

16

18

“Məxmər pərdələr arxasından başlanan dünya”   

Özlərini səslərində tapanlar

Qısa ömrün böyük amalı

“Bir sinema pərdəsidir gözümdə, 
Tək oturub seyr edirəm özüm də…”

“Çölçü”

Əvəzolunmaz dəyərlər –
Belqrad Etnoqrafi ya Muzeyində sərgi

22

30

22

26

28

32

NİSGİLİMİZ – QARABAĞ

TEATR

BU KİNO Kİ VAR...

MUZEYLƏRİMİZ

ƏDƏBİYYAT

3834

41

38

MUSİQİ

PORTRET

RƏNGKARLIQ

Bizim və bütün dünyanın
Mstislav Rostropoviçi!..

Unudulmaz insan

Psixoloji portretlər ustası



4 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Qarabağ xalçalarında pələng, şir təsvirləri

Azərbaycanda multikulturalizm fenomeninin 
tarixi-mədəni aspektləri

Ramiz Mustafayev. “Salatın” oratoriyası

Ailənin formalaşmasında mədəniyyətin rolu

Tarix və müasirliyin qovşağında 

Bakı Şoppinq Festivalı  yaddaşlarda qalacaq

Məşhurlar Bakı Şoppinq Festivalı barədə...

Qonaqların unudulmaz
təəssüratı: mədəni proqramlar

Azərbaycanda dəmiryol turizminin inkişafı 
günün tələbidir

Azərbaycanın müstəqilliyi illərində 
tarixi mövzulu pyeslərin səhnə həlli

Televiziyanın cəmiyyətdə rolu və peşə etikası 

Müsəlman ölkələrində milli maarifçilik və tərbiyə

Müxtəlif mədəniyyətlərdə qadına münasibət

“Təhsil” nəşriyyatının yaranması və fəaliyyəti

“Molla Nəsrəddin” jurnalı
Cəlil Məmmədquluzadənin şah əsəridir

Sosial faktorların inanca təsiri

Вариантность как принцип национального мышления
в азербайджанской музыкальной культуре 

Человеческое сознание 

Детская Музыкальная Хоровая Школа №3
имени Джевдета Гаджиева

76

44

47

51

55

59

62

66

70

72

78

82

85

88

92

96

98

100

101

96

101

92

100

ELM

TURİZM

MÜNDƏRİCAT 2017MAY – İYUN



5Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Həyatımızın daha bir dönəmini arxada qoyub irəli getməkdəyik 
– kimimiz gəncliyimizə, yetkinliyimizə, kimimiz də yaşlanmağa 
doğru… Kimimiz inamla, kimimiz ehtiyatla – hər kəs bacardığı 
kimi! Amma hər kəsin özü ilə apardığı bir vicdan hesabı var – 
“yolçu yolda gərək” deyən üzüağmı çıxır bu yola, ya tərəzinin bir 
gözü daha ağırdır?! Hansı gözünün ağır gəldiyini hər kəs özü  elə 
yaxşı bilir ki... Əsas  da budur! Əsas – öz vicdanımız qarşısın-
da təmizliyimiz, işimizə, vətənimizə, məsləyimizə sədaqətimiz, 

böyüklərimiz qarşısında üzümüzün ağ, alnımızın açıq olmasıdır. Bu sayaq da davam etmək niyyətindəyik – Tanrı 
rəva bilsə, ömür vəfa etsə!.. 

Belə ki, yenə də dərgimizin bu sayı Vətən mövzularıdır: tariximiz, nisgilimiz, ədəbiyyatımız, mədəni siyasətimiz, 
musiqimiz, kinomuz, teatrımız, bölgələrimiz və təbii ki, turizmimiz!

Ötən dövr üçün ən sanballı tədbirlərimizdən biri Mədəniyyətlərarası Dialoq  Forumu idi ki, insan təhlükəsizliyi, 
sülh və davamlı inkişaf devizi altında Mədəniyyət və Turizm Nazirliyi tərəfindən uğurla həyata keçirildi. Biz də 
nazirliyin təsis etdiyi bir dərgi olaraq hər zaman bu mövzulara önəm verdik, qonaqlarımızın da birgəyaşayış for-
mullarını eşitdik, gördük. Əlbəttə, bu yerdə yenə nisgillərimiz yadımıza düşür. Kaş bu birgəyaşayış formullarına 
ayrı-ayrılıqda və bütün dünya ilə vəhdətdə sadiq qala bilək –  Şuşamızla, Qarabağımızla bərabər!

Həyat davam edir və bu dönəm ədəbiyyatımızın yaradıcılarını oxuyub qiymətləndirmək də zəmanəmizin işidir 
ki, nazirliyimiz “Qızıl kəlmə” mükafatlarını sahiblərinə qovuşdurdu.

İstiqlalımızın unudulmayan ədibləri Əhməd Cavad, Almas İldırım ucalığı, kinomuzun Cəbrayıl Əzimov keçmişi 
və müasir kinematoqrafımızın bugünkü uğurları,  rəngkarlığımızın Tağı Tağıyev, musiqimizin Mstislav Rostro-
poviç səviyyəsi, arxivlərimizin Ramazan Xəlilov mükəmməlliyi və  Xalça muzeyinin  xaricdəki uğurları, ölkə tu-
rizminin yeni nailiyyətləri yenə jurnalımızın prioritet mövzularıdır. Bölgələrimiz adına isə bu dəfə Xaçmaz–Quba 
gözəlliklərindən danışmış, yeni struktur haqqında məlumat vermişik.

O ki qaldı “Elm” rubrikamızın maraqlı yazılarına, gənc iddiaçılar  və müqtədir müəllifl ər yenə yarışmadadır – 
hər kəs öz maraqlı, dolğun araşdırmaları ilə…

…Sizə gözəl istirahət və maraqlı oxu saatları arzu edirik, əziz oxucularımız, xoşluqla qalın!
     

       Sevgilərlə….

Xoş gördük, əziz oxucularımız!

Zöh rə  Əli ye va,
fi lologiya  üzrə  fəlsəfə  doktoru,

Əməkdar  mədəniyyət  işçisi



6 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

“Ümumdünya Mədəniyyətlərarası Dialoq

Forumu qlobal platformaya çevrilib”

Bu fikri Azərbaycan 
Respublikasının Preziden-
ti İlham Əliyev Bakıda 
keçirilən IV Ümumdünya 
Mədəniyyətlərarası Dialoq 
Forumunun rəsmi açılış 
mərasimində söyləyib.

Mədəniyyətlərarası dia-
loq olmadan bütün dünya-
nın təhlükə ilə üzləşəcəyini 
qeyd edən dövlətimizin 
başçısı ölkəmizin tolerant-

lığı, dini dözümlülüyü ilə qürur duyduğunu bildirib: “Azərbaycanda 
bütün xalqların, dinlərin nümayəndələri dinc şəraitdə yaşayırlar. 
Multikulturalizm Azərbaycanda həyat tərzidir. Azərbaycan xalqı hər 
zaman multikulturalizmi dəstəkləyib və ölkə hüdudlarından kənara 
yayıb”.

Prezident 2016-cı ilin Azərbaycanda “Multikulturalizm ili”, bu ilin 
isə “İslam həmrəyliyi ili” elan edildiyini xatırladıb, bunun həm də re-
gionda anlaşmaya xidmət etdiyini vurğulayıb.

Ölkəmizdə baş tutan nüfuzlu beynəlxalq tədbir çərçivəsində dün-
yanın tanınmış ictimai-siyasi xadimlərinin işgüzar görüşləri də re-
allaşıb. 

Azərbaycan Respublikasının 1-ci vitse-prezidenti xanım 
Mehriban Əliyeva YUNESKO-nun baş direktoru xanım İrina 
Bokova ilə görüşüb. Görüşdə İrina Bokovanın forumda iştirakından 
məmnunluq bildirilib, beynəlxalq tədbirin gündəliyinə salınan 
məsələlərin aktuallığı qeyd edilib. Söhbət zamanı YUNESKO 
ilə Azərbaycan arasında sıx əməkdaşlığın qurulduğu, uğurlu 
birgə layihələrin reallaşdırıldığı vurğulanıb, ölkəmizin təşkilatla 
əlaqələrinin daha da inkişaf etdirilməsi istiqamətində görülən işlər 
müzakirə olunub.

Azərbaycan Respublikasının 1-ci vitse-prezidenti xanım Mehri-
ban Əliyeva və Heydər Əliyev Fondunun vitse-prezidenti Leyla Əliyeva 
Dialoq Forumu çərçivəsində İSESKO-nun baş direktoru Əbdüləziz 
bin Osman əl-Tüveycri ilə görüşüblər. İSESKO-nun xoşməramlı 
səfiri Mehriban Əliyeva qurumun baş direktorunu yenidən Bakıda 
görməkdən şad olduğunu bildirib, Azərbaycanla təşkilat arasında 
səmərəli əməkdaşlığın qurulduğunu deyib.

DÜNYA ÜÇÜN SÜLH,
 BARIŞ və DİALOQ MODELİ



7Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

İSESKO-nun baş direktoru Əbdüləziz bin Osman əl-Tüveycri 

yenidən Bakıda olmağından məmnunluğunu ifadə edib, forumun 
gündəliyində olan məsələlərin qlobal əhəmiyyət daşıdığını 
vurğulayıb.

Heydər Əliyev Fondunun vitse-prezidenti, İDEA İctimai 
Birliyinin təsisçisi və BMT-nin Ərzaq və Kənd Təsərrüfatı 
Təşkilatının (FAO) xoşməramlı səfiri Leyla Əliyevanın BMT-
nin Ətraf Mühit Proqramının (UNEP) icraçı direktorunun mü-
avini İbrahim Thiau ilə görüşündə ətraf mühitin mühafizəsi 
və davamlı inkişaf məsələləri ətrafında fikir mübadiləsi apa-
rılıb, yerli və regional səviyyədə görülən işlər, irəli sürülən 
təşəbbüslər müzakirə edilib. Leyla Əliyeva İDEA-nın son 5 
ildə əldə etdiyi nailiyyətləri, hazırda həyata keçirilən layihələri 
və gələcək planları haqqında BMT rəsmisinə məlumat verib.

IV Ümumdünya Mədəniyyətlərarası Dialoq Forumunun 
davam etdiyi panel sessiyalardakı müzakirələr də xüsusi 
maraq doğurub. “Daha yaxşı gələcəyin qurulması naminə turizmin 
transformativ gücündən istifadə: müştərək məsuliyyət” mövzusun-
dakı tədbirin moderatoru olan Dünya Turizm Təşkilatının baş katibi 
Taleb Rifai forumun yüksək səviyyədə təşkilinə görə Azərbaycan 
dövlətinə təşəkkür edib.

Petra Milli İnam Fondunun prezidenti şahzadə Dana Firas, Şri-
Lankanın turizmin inkişafı və xristian dini işlər üzrə nazir müavini 

Arundika Fernando, Kambocanın Turizm Nazirliyinin 
Beynəlxalq Əməkdaşlıq və ASEAN departamentinin direktoru 
Thok Sokhom, Bəhreynin Mədəniyyət və Əntiq Əşyalar 
İdarəsinin sədri və Dünya İrsi üzrə Ərəb Regional Mərkəzinin 
prezidenti Şaika Mai Bint Mohammad əl-Xəlifə, Belçika 
Xarici İşlər Nazirliyinin Flandriya departamentinin baş katibi 
Koen Verlaext, Turizm Vasitəsilə Beynəlxalq Sülh İnstitutunun 
təsisçisi və prezidenti Luis D Amor öz təcrübələrindən 
danışıb, sessiyanın hər kəsdə maraq kəsb etdiyini bildiriblər. 

Azərbaycanın mədəniyyət və turizm naziri Əbülfəs 

Qarayev ölkəmizin turizm potensialı və turizm siyasətindən 
danışıb. Turizmdə Azərbaycanın rəqabət imkanlarının çox 
yüksək olduğunu deyən nazir vurğulayıb ki, Azərbaycan 
dövləti turizm sahəsinin inkişafını iqtisadiyyatın qeyri-ne�  

sektoru üzrə prioritet istiqamət elan edib. Torpaqlarımızın 20 faizinin 
işğal altında olmasına baxmayaraq ölkəmizdə təhlükəsizlik tədbirləri 

yüksək səviyyədə həyata keçirilir. Nazir əlavə edib ki, Azərbaycanda 
turizmin inkişafı üçün mükəmməl imkanlar mövcuddur və bu gün 
həmin imkanlardan kifayət qədər istifadə edilir. Əldə edilən nəticələr, 
ölkəmizə gələn turistlərin sayının ildən-ilə artması da onu göstərir 
ki, bu istiqamətdə dövlət və özəl sektorun apardığı birgə siyasət öz 
səmərəsini verir.

Dialoq Forumunun üçüncü günündə təşkil olunan sessiyalar-
dan biri də “Qütbləşmə dövründə inklüziv dialoq” mövzusuna həsr 
edilib. Sessiyanın moderatoru, BMT-nin Sivilizasiyalar Alyansının 
politoloqu xanım Natali Qiyom müzakirə olunan mövzunun aktu-
allığından danışıb.

Azərbaycan Respublikası Prezidentinin ictimai-siyasi 
məsələlər üzrə köməkçisi Əli Həsənov sessiyada çıxış edərək 
deyib ki, beynəlxalq münasibətlərin müasir inkişaf mərhələsi 
dünyanın geosiyasi mənzərəsini dəyişən mürəkkəb və ziddiyyətli 
proseslərlə müşayiət olunur. Çoxqütblü sistemin formalaşması 
meyilləri sivilizasiyalar və mədəniyyətlərarası münasibətlərin 
dərinləşməsinə mühüm təsir göstərən inklüziv dialoqun 
əhəmiyyətini artırır. Təəssüf ki, hazırda onun mahiyyətini obyektiv 
şəkildə qiymətləndirə bilməyən yanaşmalar da var. Avropa ilə 



8 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Asiyanın kəsişdiyi geostrateji məkanda yerləşən Azərbaycan 
inklüziv dialoqun beynəlxalq hüquq normalarına əsaslanan 
sivil birgəyaşayışın təmin edilməsində oynadığı rolu yüksək 
qiymətləndirərək bu istiqamətdə fəal siyasət həyata keçirir. Dünya 
dövlətləri ilə bərabərhüquqlu qarşılıqlı əməkdaşlıq möhkəmləndirilir, 
hər bir xalqın dini-etnik və mədəni özünəməxsusluğunun qorunub 
saxlanılması üçün mədəniyyətlərarası dialoqun yaratdığı əlverişli 
imkanlardan səmərəli şəkildə istifadə olunur. 

Beynəlxalq tədbir zamanı Azərbaycan Respublikası İqtisadi 
İslahatların Təhlili və Kommunikasiya Mərkəzi (İİTKM) və İslam 
Təhsil, Elm və Mədəniyyət Təşkilatı (İSESKO) arasında Azərbaycanın 
“Rəqəmsal ticarət qovşağı” kimi tanınmasına dair anlaşma memo-
randumu imzalanıb. 

“Ərzaq təhlükəsizliyi və dayanıqlı cəmiyyət naminə 
mədəniyyətlərarası dialoq: davamlı inkişaf və sülhün təmin olunması 
üçün əsas elementlər” mövzusunda ikinci plenar sessiyada BMT-
nin Ərzaq və Kənd Təsərrüfatı Təşkilatının xoşməramlı səfiri, Heydər 
Əliyev Fondunun vitse-prezidenti Leyla Əliyeva iştirak və çıxış edib. 

Böyük Britaniyanın Koventri Universitetinin İnam, Sülh və Sosial 
Əlaqələr Mərkəzinin icraçı direktoru, professor Mayk Hardi foru-
mun əhəmiyyətindən danışıb: “Forumun çox zəngin proqramı var-
dır. İki gün ərzində bizim müzakirə etdiyimiz məsələlər beynəlxalq 
əməkdaşlıq baxımından çox önəmli idi. Aparılan müzakirələr bizi 
yenidən bu məsələlərə qatılmağa vadar edir. Dialoq çox önəmlidir”.

YUNESKO-nun baş direktoru İrina Bokova forumla bağlı 
fikirlərini bölüşüb. Bildirib ki, hər bir yekun yeni başlanğıclar üçün 
imkanlar yaradır: “Bakıdan yeni fikirlərlə, ideyalarla ayrılırıq. Birinci 
forumdan ötən müddət ərzində görülən işlər artıq öz bəhrəsini verir. 

Bu mənada ki, foru-
mun coğrafiyası ötən 
müddət ərzində çox 
genişlənib. YUNESKO-
nun hər iki tədbirinin 
təşkilinə Azərbaycan 
dövləti böyük dəstək 
verdi. Azərbaycanın 
1-ci vitse-preziden-
ti Mehriban Əliyeva, 
həmçinin bir sıra 
ölkələrin birinci xanım-
ları ilə görüşlərimiz 
oldu. Qadınların təhsili 
məsələsiylə bağlı 
müzakirələr apardıq. 
Biz hər zaman bu fo-
ruma öz töhfəmizi verməyə çalışacağıq”.

BMT-nin Sivilizasiyalar Alyansı üzrə ali nümayəndəsi Nassir 

Abdulaziz əl-Nasser Azərbaycan Prezidentinə belə bir əhəmiyyətli 
forumun təşkilinə görə təşəkkür edib. Bildirib ki, mədəniyyətlərarası 
və dinlərarası dialoq məsələsi getdikcə daha böyük əhəmiyyət kəsb 
edir. Azərbaycanla əməkdaşlığın daha da genişlənəcəyinə əminliyini 
bildirən əl-Nasser diqqətə çatdırıb ki, Azərbaycan hökuməti və BMT-
nin Sivilizasiyalar Alyansı gələn il “Bakı prosesi”nin 10-cu ildönü-
münü qeyd edəcək və bu münasibətlə mükafatlar yüksək səviyyəli 
rəsmilərə təqdim olunacaq.



9Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

İSESKO-nun baş direktoru Əbdüləziz bin Osman əl-Tüveycri fo-
rumun yüksək səviyyədə təşkilinə görə Azərbaycan Respublikasının 
Prezidentinə, 1-ci vitse-prezidentinə, Azərbaycan xalqına təşəkkür 
edib. O deyib: “Bu forum, əslində, bir başlanğıcdır. Biz İSESKO olaraq 
tərəfdaşlığı davam etdirməliyik. Forumda hər kəs fəal iştirak etdi”.

Dünya Turizm Təşkilatının baş katibi Taleb Rifai Azərbaycan 

hökumətini təbrik edərək Ümum-
dünya Mədəniyyətlərarası Dialoq 
Forumunun artıq ənənəyə çev-
rildiyini vurğulayıb: “Biz düzgün 
vaxtda, düzgün məkanda lazımi 
mövzunu müzakirə etdik. Bu iş da-
vam etdiriləcək və gələcək nəsillər 
üçün faydalı olacaq”.

Bakıda “Mədəniyyətlərarası dia-
loqun inkişafı: insan təhlükəsizliyi, 
sülh və davamlı inkişaf üçün 
yeni imkanlar” mövzusunda 
təşkil olunan IV Ümumdünya 
Mədəniyyətlərarası Dialoq Foru-
muna mayın 6-da yekun vurulub.

* * *

İyunun 7-də “Fairmont” 
hotelində keçirilən mərasimdə isə 
forumun yekunlarını əks etdirən 
videoçarx nümayiş olunub.

Mədəniyyət və turizm nazi-
ri Əbülfəs Qarayev çıxış edərək 
ölkəmizin beynəlxalq səviyyəli 
tədbirlərə uğurla ev sahibli-
yi etdiyini vurğulayıb. Bildirib ki, 
Azərbaycan dövləti və şəxsən 

prezident İlham Əliyev tərəfindən 2008-ci ildə mədəniyyətlər ara-
sında dialoqun qurulması məqsədilə “Bakı prosesi” təşəbbüsü irəli 
sürülüb. Multikulturalizm və mədəniyyətlərarası dialoqun təbliği 
Azərbaycanda dövlət siyasətinin pioritetlərindən biridir. Bu baxımdan 
“Bakı prosesi” və Ümumdünya Mədəniyyətlərarası Dialoq Forumu 
dünyada sülh və əməkdaşlığın qorunmasına xidmət edir. 

Qeyd olunub ki, forum 
beynəlxalq münasibətlər 
sistemində mədəniyyətlərarası 
dialoq və multikulturalizm 
kimi dəyərlərin təbliğində 
Azərbaycanın əhəmiyyətli 
rolunu bir daha təsdiqləyir. 
Nüfuzlu beynəlxalq qurumlar 
– YUNESKO, BMT-nin Sivili-
zasiyalar Alyansı, Dünya Tu-
rizm Təşkilatı, Ərzaq və Kənd 
Təsərrüfatı Təşkilatı, Avropa 
Şurası və İSESKO foruma 
tərəfdaş olub.



10 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

FORUM QONAQLARININ B�RGƏYAŞAYIŞ FORMULLARI... 

David Qotsilidze,  Tbilisi Dövlət Universitetinin Rusiya və Slavyanşünaslıq İnstitutunun di-
rektoru: 
“Forumun adından da göründüyü kimi, bütün problemlər qlobal xarakter daşıyır. Bu qloballıq 
təkcə nəzəri yox, həm də praktik səciyyəyə malikdir. O mənada ki bütün böyük işlər şəxsi 
münasibətlər zəminində gerçəkləşir. Bu qədər adamın bir yerə toplaşması və fikir mübadiləsi 
aparması problemlərin yeni həll yollarının tapılmasına şərait yaradır. Burda daha bir prin-
sipial detal çox vacibdir. Multikulturalizm Almaniyada, İngiltərədə, Fransada ifl asa uğra-
dı, çünki bu ölkələr qeyri-əlaqəli mədəniyyətə mənsub insanlarla qarşılıqlı əlaqə qurmaq 
sahəsində təcrübəyə malik deyillər. Azərbaycanda isə həmin model əsrlərboyu formalaşıb. 
Hətta müxtəlif variantları əmələ gəlib. Buna misal olaraq müxtəlif dinlərə mənsub insanların 
qohum olmasını göstərmək olar. Gürcülər və azərbaycanlılar bu mənada 
unikal nümunələri ilə öyünə bilərlər”.  

İqor Şarov, Moldovanın mədəniyyət nazirinin müavini: 
“Əlbəttə, bu forumun əhəmiyyəti şübhəsizdir. Məhz buna görə artıq dördüncü dəfə keçirilir, 
ənənəvi hal alıb, “Bakı prosesi” adını doğruldub. Müzakirələr təkcə bürolarda deyil, kuluarlar-
da da aparılır. Müzakirə obyekti kimi seçilən məsələlər aidiyyəti şəxslərə işlərindəki nöqsan-
lardan və nailiyyətlərdən bəhs etməyə imkan verir. Qeyd etməliyəm ki, bizim  mədəni tədbirlər 
təqvimində bu forumun ayrıca yeri var. Ümumiyyətlə, Moldovada Azərbaycanın multikultura-
lizm sahəsindəki təcrübəsi yüksək qiymətləndirilir. Bu təcrübə dünyanın istənilən ölkəsi üçün 
gərəklidir. Bilin ki, biz həmişə azərbaycanlı dostlarımızın yanındayıq”.  

Tugelbai Kazakov, Qırğızıstan Respublikası mədəniyyət, turizm və informasiya naziri:
“Mədəniyyətlər arasında dialoq, ünsiyyət – onların yaxınlaşması, yerli mədəniyyətin 
yenilənməsi, mədəniyyətin bəzi sahələrinin modernləşdirilməsi deməkdir. Bu isə mənəvi 
zənginləşmədir. Mənəvi dəyərlər olmadan heç bir inkişaf mümkün deyil. Builki forumun in-
tellektual zəmini çox doğru yola istiqamətlənib. Müzakirə olunan məsələlərdə tarixi-mədəni 
abidələrin qorunub saxlanması məqamı, başqa sözlə, turizm sahəsinin inkişafı ilə bilavasitə 
bağlı olan məsələ “qırmızı” xətlə keçir. Bu mənada Azərbaycan məsələyə vaxtında və yüksək 
səviyyədə diqqət ayırıb. Burada sonuncu dəfə 1986-cı ildə olmuşam. İndi sanki başqa şəhərə 
düşmüşəm. Bakı dünyanın istənilən ən gözəl şəhəri ilə rəqabətə girə bilər. Azərbaycanın 
mədəniyyət xadimləri arasında dostluq-tanışlıq münasibətində olduğum bir sıra şəxslər var. 
Mərhum Müslüm Maqomayevlə gözəl əlaqələrimiz vardı...”



11Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Pyotr Taraça, Varşava Universiteti Şərq fakültəsinin dekanı:
“Bu cür görüşlər, müzakirələr hardan gəldiyimizin fərqində olmağa, özümüzü tanımağa bizə 
kömək edir. Belə olanda anlaşma daha mümkün olur. “Bakı prosesi”, əlbəttə, çox önəmli 
təzahürdür. Və belə görüşlər daha çox olmalıdır ki, dünyanın müxtəlif ölkələrində baş verən 
problemlərin həlli yubanmasın. Bakıya ilk səfərimdir. Ölkəniz, paytaxtınız haqqında çox 
eşitmişəm... Eşitdiklərimin şahidi olmaq və hətta daha artıq təəssüratlar qazanmaq çox 
xoşdur...”

Mustafa Araç, Ankara Bələdiyyəsinin xarici işlər müdiri: 
“Forumun təşkilati tərəfi ən yüksək səviyyədədir. Qaldırılan məsələlər son dərəcə qlo-
baldır. Forumun işinə gəlincə isə mən çox istərdim ki, Türkiyə nümayəndə heyətinin de-
batlarda iştirakı cümhuriyyətimizin mədəniyyət nazirinin çıxışı ilə məhdudlaşmayaydı; 
məsələn, terrorizmlə mübarizəyə həsr edilmiş paneldə türkiyəli nümayəndənin də məruzə 
ilə çıxışı məqsədəuyğun olardı. Çünki həm Azərbaycanın, həm də Türkiyənin bu probleminin 
səbəbinin adı Ermənistandır. Bələdiyyəmiz Xocalı soyqırımını dünyaya tanıtmaq istiqamətində 
Azərbaycanın Türkəyədəki səfirliyi ilə bir çox işlər görüb. Foruma dəvət almaq bizə böyük şərəf 
və Bakıya gəlib belə bir faciə yaşamış ölkənin hazırkı durumu ilə yaxından tanış olmaq imkanı 
verdi. Bakının gözəlliyini ilk dəfə gördüyüm üçün çaşqınlıq içindəyəm. Belə gözləmirdim...” 

Nizami Məmmədov, Moskva Qloballaşma və Dayanıqlı İnkişaf İnstitutunun direktoru: 
“Forumda müzakirəyə çıxarılan bütün mövzular aktual və öz həllini gözləyən problemlərə 
həsr olunub. Konkret şəkildə YUNESKO-nun fəaliyyətinin istiqamətlərindən birini təşkil edir. 
Burda iki məsələ kəsişir. Dayanıqlı inkişaf və müxtəlif mədəniyyətlərin qarşılıqlı əlaqəsi. 
Mədəniyyətlərin qarşılıqlı əlaqəsi olmadan dayanıqlı inkişaf mümkün deyil. Dayanıqlı inki-
şaf problemi, əlbəttə, çoxtərəfl idir, həm kulturoloji, həm iqtisadi, həm də sosial məsələləri 
əhatə edir. Və bütün bu tərəfl ər mədəniyyət anlamında birləşir. Bu mənada Mədəniyyətlərarası 
Dialoq Forumu çox mühüm əhəmiyyət kəsb edir, Azərbaycanın qaldırılan məsələlərdəki ye-
rinin və rolunun önəmini qabardır və sözsüz ki, müzakirə mövzularının həllinə öz töhfəsini 
verəcək”.  

Samirə Behbudqızı   



12 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

NİSGİLİMİZ – QARABAĞ

Yox, biz onun yolunda ölə bilmədik, yalnız və yalnız Xan Şu-
şinskinin yazdığı və oxuduğu məşhur mahnıda da deyildiyi 
kimi, dərdindən öldük... Özü də əsrin dörddə biri qədərdir ki, 

bu məşum proses davam etməkdədir. Talelərinə Şuşadan kənarda 
ömür eləmək, Şuşaya həsrətlə qovrulmaq qədər-qisməti yazılmış 
on minlərlə insan elə Şuşasızlıq dərdiylə dünyalarını dəyişərək 
Şuşadan uzaqlarda torpağa tapşırıldı... Şuşa ötən əsrin doxsanın-
cı illərində yaranmış hərc-mərclikdə özünü göstərən hakimiyyət 
hərisliyinin girovuna çevrildi və məqam, kürsü, vəzifə didişməsinə 
qurban getdi!.. 

Dəniz səviyyəsindən 1300–1600 metr yüksəklikdə 

yerləşən Şuşa şəhərinin cənubunda Qafqazın ən qədim 

yaşayış məskənlərindən biri yerləşir. XX əsrin 70-ci 

illərində Şuşa mağara düşərgəsində aparılan arxeo-

loji qazıntılar zamanı burada Paleolit dövrünə aid daş 

alətlər aşkar olunmuşdur. Bu ərazilər tarixi Azərbaycan 

torpaqlarının – Midiya dövlətinin, Qafqaz Albaniyasının, 

Qarabağ xanlığının ayrılmaz hissəsidir.

Elə məhz Qarabağ xanlığının hərbi-strateji əhəmiyyətli və iqti-
sadi, siyasi, mədəni mərkəzi kimi yaranıb və inkişaf edib. Eramızın 
II əsrində yaşamış Qədim Roma tarixçisi Publi Korneli Tasit Qafqaz 
ərazisində dondar türk tayfasına məxsus Sosu (latınca “ş” səsi yox-
dur) şəhərinin olması haqqında məlumat verib. Xalq əfsanəsinə 
görə, bu yerlərin havası büllur kimi saf və şəfalı olduğu üçün 
“Şuşa”(şüşə – glass) adlandırılıb. Tarixdə Şu qalası, Şu adlı sərkərdə 
olması (M.Kaşğaridə) məlumdur. Makedoniyalı İsgəndərlə vuru-

şan igid sərkərdə Şunun adının kökləri sak tayfa mənsubiyyəti ilə 
əlaqədardır.

Şuşanın zəngin tarixi, şərəfl i keçmişi, ziqiymət maddi-mənəvi 
sərvətləri barədə çox danışmaq, yazmaq olar. Lakin şuşalılara, elə 
bütün Azərbaycanımıza Şuşanın özü lazımdır. Və şübhə yoxdur ki, 
vətənin igid övladlarının haqq savaşına qalxıb doğma yurd-yuvanı 
azad edəcəyi gün uzaqda deyil!..

…Dərdindən ölməyə çoxdu gümanlı…

Şuşanın dağları – başı dumanlı...



13Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Laçınlar oylağı Laçın...

Əslində, nə qədər acı da olsa, Şuşaya xəyanətdən sonra Laçı-
nın təcavüzə məruz qalacağı labüd və məlum idi. Qarabağ üzüyü-
nün dəyərli qaşını əlimizdən salıb itirdikdən 10 gün sonra qartallar 
məkanına qarğa-quzğun doluşmasının şahidi olduq. 1992-ci ilin 
daha bir günü – 18 mayı da təqvimimizə qara hərfl ərlə yazıldı. 

264 nəfər şəhidlik zirvəsinə yüksəldi, 65 nəfər girov götürüldü, 
103 nəfər əlil oldu. Rayonun 65 min 507 nəfər əhalisi Azərbaycanın 
59 şəhər və rayonlarına, “Taxtakörpü” qışlaqlarındakı 84 obaya 
məcburi köçkün düşdü. İqtisadiyyata 7,1 milyard ABŞ dolları ziyan 
dəydi.

Laçın əvvəllər Abdallar adlanıb, 1923-cü ildən şəhər statusu alıb 
və 1926-cı ildən Laçın adlandırılıb. İndi nankor ermənilər daşı daş 
üstdə qoymasalar da, tarixi keçmişi çox zəngindir. Laçın abidələri 
hələ eramızdan əvvəl II–I minilliyə aid edilən Füzuli rayonundakı Azıx 
və Cəbrayıl rayonundakı Tağlar mağaraları qədər dəyərli və nadir 
abidələrdəndir.

“Laçın” toponimi 1924-cü ildən xəritəmizdə özünə yer tapıb. 
Ona qədər isə “Yuxarı Laçın” adlı kəndin adında qorunub saxlanırdı. 
Qədim xəritələr üzərində araşdırmalar göstərir ki, Kiçik Qafqaz sıra 
dağlarının ən böyük silsiləsi olan Qarabağ yaylasının əsas zirvəsi ilə 

yanaşı, Laçın adlı bir zirvə də diqqət çəkir. Həmin zirvə Yuxarı Qara-
bağ bölgəsində Böyük Kirs, Kiçik Kirs, Sarıbaba zirvələri ilə üçbucaq 
təşkil edir. 

Araşdırmalar göstərir ki, “Laçın” adına coğrafi, tarixi və ədəbi 
mənbələrdə rast gəlinir. “Laçın” toponiminin bir oronim, yəni dağ 
adı və oykonim – kənd adı olması məlumdur. Buna ədəbi materi-
allarda da rast gəlmək mümkündür. Məşhur hind şairi Əmir Xosrov 
Dəhləvinin həyatından bəhs edən mənbələrdə onun atasının soya-
dında “Laçın” sözü diqqəti cəlb edir: Əmir Mahmud Şəms Laçın. Aydın 
olur ki, onun ata-babası Hindistana Orta Asiyanın işğalı ilə əlaqədar 
gəlmişlər. “Laçın” türk tayfası XIII əsrin əvvəllərində Türkmənistanın 
cənubundakı ərazilərdə – Kopetdağda yaşayırdılar. Monqolların 

hücumu zamanı Laçın tayfalarının bir hissəsi Azərbaycana pənah 
gətirmiş, Qarabağın yuxarı bölgəsində Xaçın məlikliyində, Xəlfəlidə, 
eləcə də Qarqarçay, Həkəriçay hövzələri yaxınlığında məskən sal-
mışlar. 

Orta əsrlərdə Azərbaycanda Laçın qalası və Laçın şəhəri də ol-
muşdur. 

Ağdərənin qara günləri

Laçının işğalından 13 ay sonra (17.06.1993) isə Ağdərə 

eyni dəhşətli aqibətlə üzləşdi. Ümumiyyətlə, bu rayo-

nun çox keşməkeşli taleyi olub: bir çox ərazilər kimi 

müharibənin başlanğıcında erməni silahli qüvvələrinin 

əsarəti altına düşüb. 1992-ci ildə ordumuzun hücu-

mu nəticəsində xeyli hissəsi azad edilib. 1 il boyunca 

Ağdərə şəhəri ətrafındakı kəndlərdə və yüksəkliklərdə 

aramsız döyüşlər gedib. 

Lakin 1993-cü ildə yenidən düşmənin qanlı caynağına keçib, yal-
nız bir neçə kəndi bizim nəzarətimizdədir.  İşğala qədər Ağdərənin 14 
kəndində 14 mindən çox azərbaycanlı yaşayıb. 

Güclü iqtisadiyyatı, zəngin faydalı qazıntı – qızıl, mis, qurğuşun, 
sink, dəmirli mis və digər sənaye ehtiyatları vardı. Bu 
illər ərzində erməni dığaları və onların xarici havadarları 
tərəfindən talanmaqdadır.

Əsas çayları Tərtər çayı və Xaçınçaydır. Tərtər çayı 
üzərində 1976-cı ildə Sərsəng Su Qovşağı yaradılmışdı. 
Kompleks həm elektrik enerjisi almaq, həm də suvarma 
məqsədilə qurulmuşdu. Anbarda suyun həcmi 560 min 
kubmetr idi, ildə 125 milyon kilovat-saat elektrik ener-
jisi verirdi və düzən Qarabağın və dağətəyi zonanın 120 
min hektar torpaq sahəsinin suvarılması onunla təmin 
edilirdi. Rayon ərazisinin 75,59 min hektarını və yaxud 44 
faizini meşələr tuturdu.

Ağdərə Dağlıq Qarabağın mühüm kənd təsərrüfatı 
rayonlarından idi. İqtisadiyyatında üzümçülük, taxılçılıq, 
tütünçülük və heyvandarlıq əsas yer tuturdu. 

Memarlıq abidələrindən Vəngil kəndindəki məşhur 
Gəncəsər alban məbədi, Xanabert qalası, Herabert 
qəsəbəsində Hermuk qalası, kilsə, Kolatağ kəndində 

müqəddəs İako məbədi (635-ci il) var idi. Talış kəndi yaxınlığında 
Urek məbədi (XII əsr), Tərtər çayının yuxarı axarında məbəd (XIII əsr), 
Qasapert kəndində Hatəm Məlik qalası, Madagiz kəndində Yegiş 
Arakel məbədi (XII əsr) və qədim körpülər dağıdılıb. 

Azərbaycan dövləti və xalqı işğal altındakı torpaqlarını bir an da 
olsa unutmur. Azğın düşmən anlamalıdır ki, təcavüzə məruz qoy-
duğu rayonlar xəritədə Azərbaycan ərazisi kimi göstərilir və dünya 
birliyi də bunu belə qəbul edir. Dövlət səviyyəsində terror siyasəti 
yeridən Ermənistan bilməlidir ki, özgə torpağı hesabına sərhəd 
genişləndirmək beynəlxalq qanunlara ziddir və məkanın həqiqi sa-
hibi tezliklə yurd-yuvasını tələb edəcək. Bax o gün işğalçı üçün əsl 
məhşərə çevriləcək!.. 

Laçın. Varazqun məbədi



14 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Ölkəmizdə dəyərli sözə, fikrə, yaradıcı-
lığa dövlət tərəfindən yüksək qiymət veri-
lir, Azərbaycan ədəbiyyatına, xalqına xidmət 
göstərən, oxuculara maraqlı əsərlər təqdim 
edən şairlər, nasirlər, tərcüməçilər, naşirlər daim 
mükafatlandırılır. Belə nominasiyalardan biri də 
“Qızıl kəlmə” ədəbi mükafatıdır ki, Mədəniyyət 
və Turizm Nazirliyi tərəfindən 2009-cu ildə təsis 
olunaraq 2 ildən bir verilir. Növbəti təqdimat isə 
2017-ci ilin may ayına təsadüf edib.  

...Tədbir Beynəlxalq Muğam Mərkəzində re-
allaşıb, öncəki mükafatlandırmaları xatırladan 
videoçarx nümayiş olunub. Mədəniyyət və turizm 
naziri Əbülfəs Qarayev mükafatın cəmiyyətdə 
nüfuzlu ödüllərdən biri olduğunu, ənənəyə uy-
ğun olaraq ümummilli lider Heydər Əliyevin do-

ğum günü ərəfəsində təqdimatı baş tutan sayca 5-ci “Qızıl kəlmə” ədəbi mükafatına əsərlərin 
qəbulunun 2016-cı ilin noyabr ayından başlandığını söyləyib. Müsabiqəyə 5 nominasiya üzrə 
100 əsər təqdim edilib. Bütün əsərlər “Qızıl kəlmə” ədəbi mükafatı komissiyasının üzvləri 
tərəfindən oxunub və ən yaxşıları seçilib. 5 əsas mükafatla yanaşı, daha 2 əsəri fərqləndirən 
“Şans” ödülünün verilməsi məqsədəuyğun sayılıb.

Mədəniyyət və Turizm Nazirliyinin 

təsis etdiyi ədəbi mükafatın beşinci 

təqdimat mərasimi keçirildi

ƏDƏBİYYAT

Sona Vəliyeva

 “QIZIL KƏLMƏ” 
SAHİBLƏRİNİ TAPDI



15Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Prezident İlham Əliyevin və 1-ci vitse-prezident Mehriban Əliyevanın mədəniyyətimizin dünyada tanıdılması və təbliği istiqamətində 
gördükləri  işlər vurğulanıb.

Ölkəmizdə gedən ədəbi proses haqqında söhbət açan Ə.Qarayev nazirlik tərəfindən ədəbi mühitin və görkəmli ədiblərimizin tanıdıl-
ması istiqamətində layihələr həyata keçirildiyini, Türkiyədə və Rusiyada onların əsərlərinin tərcümə olunaraq nəşr edildiyini xatırladıb. O, 
ədəbiyyat xadimlərimizin əsərlərinin beynəlxalq müsabiqələrdə mükafata layiq görüldüyünü də qeyd edib.

Sonra 5 nominasiya üzrə mükafatlar sahiblərinə təqdim edilib.
Nəsr əsərləri nominasiyası üzrə “İşığa gedən yol” kitabına görə Sona Vəliyeva, “Sənsizlik, mənsizlik, onsuzluq” romanına görə Vaqif 

Nəsib və “Talelər kəsişəndə” kitabına görə Əkrəm Qafl anoğlu, poeziya əsərləri nominasiyası üzrə “Seçilmiş əsərləri” kitabına görə Firuzə 
Məmmədli və “Hər iki dünyanın ən gözəli” silsilə şeirlərinə görə Vaqif Bayatlı Odər, ədəbi tənqid və publisistika əsərləri nominasiyası 
üzrə “İkinci mətn” kitabına görə Bəsti Əlibəyli və “Qurtuluşdan sonra. Yeni nəsil ədəbiyyatı” kitabına görə Nərgiz Cabbarlı, orijinaldan bədii 
tərcümə əsərləri nominasiyası üzrə Svetlana Aleksiyeviçin “Müharibənin qadın olmayan üzü” romanını tərcümə etdiyinə görə Əyyub 
Qiyas və Orxan Kamalın “Nazim Hikmətlə 3 il yarım” əsərinin tərcüməsinə görə Fərid Hüseyn, uşaqlar üçün yazılmış bədii əsərlər no-
minasiyası üzrə “Ağ leyləklər” kitabına görə Zahid Xəlil və “Çiçəkli xalça” kitabına görə Qəşəm Nəcəfzadə “Qızıl kəlmə” ədəbi mükafatına 
layiq görülüblər.

“Qızıl kəlmə” ədəbi mükafatı çərçivəsində “Şans” ödülü isə Mirmehdi Ağaoğlu (“Alman malı” kitabı) və Şəhriyar del Geraniyə (“Darıx-
mağın adı” kitabı) verilib.

Qaliblərə diplom, pul mükafatı və xüsusi plaket təqdim edilib.
Mükafata layiq görülənlər Azərbaycan çağdaş ədəbiyyatına verilən qiymətə görə minnətdarlıqlarını bildiriblər.

Bəsti ƏlibəyliZahid Xəlil

Mirmehdi Ağaoğlu

Vaqif Nəsib

Firuzə Məmmədli

Fərid Hüseyn

Qəşəm Nəcəfzadə

Əyyub Qiyas

Nərgiz Cabbarlı

Vaqif Bayatlı

Şəhriyar del Gerani



16 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Bir şairdən söz açmaq istəyirəm. O şair ki, qismətinə istiqlal 
şairləri sırasına yazılmaq düşüb. Ömürboyu vətən deyib vətəndən 
rəhmsizcəsinə uzaq düşən Almas İldırım...

Atası Əbdülməhəmməd, anası Nigar xanım Bakının Qala 
kəndindəndir. 1907-ci ildə anadan olan Almas İldırımın uşaqlığı Xəzərin 
sahillərində keçmişdi. Ona görə də şeirlərində həmişə Xəzərə sevgi əks 
olunub. Bu sevgi sürgündən-sürgünə düşdükcə yanıqlı bir haraya çev-
rilib.

Nə оlurdu kоr оlsaydım, görməsəydim əzəldən, 

Görməsəydim о dоğduğum dərələri, dağları, 

Almasaydım ilhamımı о talеsiz gözəldən, 

Gözlərimdə qalmasaydı göy Şüvəlan bağları...

Xalq şairi Nəbi Xəzri yazılarının birində bu ayrılığı, nisgili belə şərh 
edir: “Bu, adicə ah deyil, aman deyil, yaralı bir ürəyin ovunmayan sızıl-
tısıdır”. 

Almas ilk təhsilini Bakıda “İttihad” məktəbində almışdı. Hələ 
uşaqkən azadlığın ilk nidasını eşitmiş, havasını udmuş və əsarətin də 
ağrı-acısını dadmışdı. O, Azərbaycan xalqının böyük oğlu Məhəmməd 
Əmin Rəsulzadənin qürurla söylədiyi “Bir dəfə yüksələn bayraq bir 
daha enməz” şüarını doğma çağırış kimi qəbul edərək bu ideala sığın-
mışdı. İllər keçdi, amma ömürboyu bu idealı həyat idealı kimi yaşadı. 

Almas İldırım 1925-ci ildə 18 yaşında Abdulla Şaiqin nümunə 
məktəbində təhsilini davam etdirib. Həmin məktəbdə dərs deyən 
müəllimlər – A.Şaiq və Hüseyn Cavidlə çox yaxın ünsiyyət qurub. Bu 
ədiblərlə ünsiyyətdə olmaq Almas İldırımın gələcək həyatının for-
malaşmasında mühüm rol oynayıb. İlk təhsil illərindən şeir yazma-
ğa başlayıb və ciddi mövzular üzərində işləyib. “İttihad” məktəbində 
oxuyarkən Əhməd Cavad, Cəfər Cabbarlı və başqa mütəfəkkirlərlə 
tanış olub, onların əsərlərini dönə-dönə oxuyub. Əhməd Cavad incə 
ruhu, həssas qəlbi, alicənab davranışı ilə şairin diqqətini cəlb edib. Ali 

xüsusiyyətlərinə görə onu özünə ustad seçib. Fitri istedadı və qabiliyyəti 
sayəsində həmin illərdə fəaliyyət göstərən “Ədəbiyyat cəmiyyəti”nin 
üzvü seçilib, məsul katib kimi fəaliyyət göstərib. Qurumda tanınmış 
sənətkarlarla yanaşı, gənc şair və yazıçılar da yaxından iştirak edirdilər. 
1926-cı ildə cəmiyyət fəaliyyətinə ara verir və adını dəyişdirib “Qızıl 
Qələmlər İttifaqı” qoyur. Cəmiyyətin məcmuəsində Almas İldırımın 6 
şeiri – “Hindli qız”, “Nəriman”, “Qərbə” və digər yazıları dərc edilir. 

Gənc şair bu illərdə ali təhsil almağı da yaddan çıxarmır və 1927-ci 
ildə Bakı Dövlət Universitetinin şərqşünaslıq fakültəsinə qəbul olunur. 
Çox çəkmir ki, bu ali təhsil ocağından xaric edilir. Səbəb kimi atasının 
guya tacir olması göstərilir. Həqiqətdə isə şairin atası Əbdülməhəmməd 
kişi Çəmbərəkənddə kiçik alış-verişlə məşğul imiş və ailəsini güclə do-
landırırmış. Onu kənddə ancaq belə tanıyırmışlar. Almas İldırım bun-
dan çox məyus olsa da, ruhdan düşmür, yığıncaqlarda, müzakirələrdə 
öz şeirləri ilə çıxış edir. 

1928-ci il onu yeni təsis olunmuş Azərbaycan Proletar Yazıçıları 
Cəmiyyətinə gətirib çıxarır. Burada tənələrlə qarşılaşan, tənqid atəşinə 
tutulan Almas İldırım Proletar Yazıçıları Cəmiyyətindən qovulur. Haq-
qında cinayət işi açılır və Dağıstana sürgün edilir. Dövrün bu nahaq 
zərbəsinin hisslərini şair belə ifadə edir:

Gizli yol kəsmədim, qaçaq olmadım, 

Sakit bir həyatı pozmadım mən ki!

Dost üçün qanlı bir bıçaq olmadım,

Heç bir qətlə fərman yazmadım mən ki!.. 

İstedadlı “günahkar” Almas İldırımın adını 1988-ci ilə qədər 
Azərbaycanda böyük əksəriyyət eşitməmişdi, şeirlərini çox az adam 
bilirdi. Çünki sovet ideoloqları milli özünüdərkin qarşısını almaq üçün 
bütün imkanlardan istifadə edirdilər. Pantürkçü damğası vurulmuş 
neçə-neçə vətən övladlarının ruhu ədalətin zəfər çalacağı, adları-
nın ədəbiyyat tariximizin səhifələrində oxunacağı günü səbirsizliklə 
gözləyirdilər. Almas İldırım da təpədən dırnağa türk idi, varlığı azadlıq 
eşqi ilə yoğrulmuşdu. Ömrünün sonuna qədər əqidəsindən dönmədi, 
yolundan sapmadı, sözünü dəyişmədi, türk olduğunu danmadı… 
Qələmi azadlıq alovu saçdı. Ona görə də təqib olundu.

Şeirlərində ifadə olunan millətçi ismarıclara görə Dağıstana sürgün 
edildi. Sürgündə “Dağlardan xatirələr”, “Ləzgi elləri”, “Krımda axşam-
lar”, “Səlimxan” və “Günah kimdədir?” adlı şeirlərini yazdı. 1930-cu 
ildə Bakıya qayıdıb “Dağlar səslənərkən” şeirlər məcmuəsini nəşr 
etdirdi. Lakin kitab senzuradan keçməyib şairin Azərbaycan Yazıçılar 
Birliyindən qovulmasına səbəb oldu. Növbəti dəfə Türkmənistana sür-
gün edildi. Lakin burada da havası dəyişilmədi, qələminin ovxarı azal-
madı. 

İSTİQLAL ŞAİRİ
Yazardım könüllərə yalnız tək bir ideal: 

İnsanlara hürriyyət, millətlərə istiqlal...

Almas İldırım



17Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Türküstanda onun hər addımını izləmək üçün Bakıdan Əkbər Ruhi 
adlı siyasi idarəyə işləyən bir “şair”ə xüsusi sifariş verilir. Sözsüz ki, 
Almas İldırım bütün bunları yaxşı başa düşürdü. Gözəl bilirdi ki, 37-ci 
il repressiyaları başlayan kimi ilk növbədə “ət maşını”nın ağzına atı-
lanlardan biri olacaq. Millətin bütün gözüaçıq, şüurlu və işıqlı ziyalıla-
rını həmin “cəza aparatı” gözləyirdi. Orada bir müddət məktəb direk-
toru vəzifəsində çalışır. Azərbaycandan Aşqabada göndərilən bir QPU 
agenti (Əkbər Ruhi) öz müşahidələri əsasında belə nəticəyə gəlmişdi 
ki: “A.İldırım ideolojimiz üçün zərərli bir insandır...” Bundan sonra 
Türkmənistanda qalmaq təhlükəli idi və 1933-cü ilin iyun ayında o, 
yenicə evləndiyi arvadı Zivər xanımı və 3 aylıq körpəsi Azəri də götürüb 
İrana doğru istiqamət alan qaçaqçı bir dəvə karvanına qoşulur. Sərhəd 
gözətçilərinin və gömrük məmurlarının gözünə görünməmək üçün ən 
çətin cığırlarla sıldırım qayaları ötüb uca dağları aşdıqdan sonra böyük 
məşəqqətlə İran torpağına çatırlar. Almas İldırım dərhal həbs olunaraq 
25 gün zindanda qalır. Nəhayət, azad edilib Məşhəd şəhərinə göndərilir. 
Burada ürəyincə iş tapa bilmədiyindən çox yoxsul, acınacaqlı həyat 
sürür. Sonralar bu ağrılardan xeyli əziyyət çəkdiyindən İranda qala 
bilməyib Türkiyəyə üz tutur. 1934-cü ildə Türkiyə vətəndaşlığına qəbul 
edilir. Almas İldırım Türkiyədə katibliklə, kargüzarlıqla məşğul olur, 
ibtidai məktəbdə dərs deyir. Ömrünün təqribən 12 ilini isə o, yaradıcılı-
ğını davam etdirməklə yanaşı, müxtəlif bölgələrdə bucaq müdirliyində 
(qəsəbə bələdiyyəsində) işləyir. Oradakı ədiblər bu cəfakeş şairə 
köməklik göstərməyə çalışırlar… 

Almas İldırımın poeziyası yalnız doğma yurda, Azərbaycana aiddir. 
45 il ömür yaşayan şair ölümündən sonra əbədiyyət ömrünü yaşayır. 
Almas İldırım bütün dərdlərin ən dəhşətlisi olan vətən həsrətli şair kimi 
tarixə düşüb. Amma bu gün onun adı anılır, bütün səhifələr açılıb və 
Azərbaycan ədəbiyyatının Almas İldırım səhifəsi oxunduqca oxunmaq-
dadır. Vətən üçün ağlamağı səadət qəbul edən şairin məskəni, ana yur-
du bu gün yer üzündə axtardığı, gözlədiyi azadlığa qovuşub. 

Mən bilirəm ki, 

son gündə çıxmam üzü qaralı, 

Yurdumun gənclərinə ümidim var...

– deyən şairin yurddaşları bu gün Almas İldırımın  xatirəsini əziz tutur, 
mühacir ömrü yaşayan vətən oğlunu hörmətlə yad edirlər. 

Gəl məni dinlə, Bakı...

Bu ilin mayında Mədəniyyət və Turizm Nazirliyinin təşkilatçılığı 

ilə Beynəlxalq Muğam Mərkəzində Azərbaycan mühacirət 

ədəbiyyatının görkəmli nümayəndəsi, istiqlal şairi Almas İldırımın 

anadan olmasının 110 illiyi qeyd edildi. Mədəniyyət və turizm nazi-
rinin 1-ci müavini Vaqif Əliyevin də iştirak etdiyi tədbirdə şairin həyat 
və yaradıcılığından söz açıldı. Bildirildi ki, vətənini, torpağını canından 
çox sevən Almas İldırımın 110 illik yubileyinin keçirilməsi Azərbaycan 
xalqının dəyərli oğullarına verdiyi qiymətdir. İstiqlal – öz varlığını qo-
ruyub saxlayan hər bir xalqın tarixən apardığı hürriyyət mücadiləsinin 
ən ali təzahürüdür: “Əldə etdiyimiz bugünkü müstəqillik uzun bir 
tarixi mübarizənin nəticəsidir. Bu istiqlaliyyətin əldə olunmasında 
ideoloji qüvvə kimi ədəbiyyat xadimlərimizin böyük əməyi olmuş-
dur. Bütün varlığını vətəninin əbədi müstəqilliyi uğrunda mübarizəyə 
həsr edən Hüseyn Cavid, Mikayıl Müşfiq, Almas İldırım və digər 

görkəmli ədiblərimizin həyat salnaməsi Azərbaycan xalqının azadlıq 
rəmzinə çevrilmişdir. Bu şəxsiyyətlərin yaradıcılığını, həyatını bütün 
vətənsevərlərin həyat yolu kimi qiymətləndirmək lazımdır. Çünki on-
ların ərsəyə gətirdiyi əsərlər milli özünüdərkin və vətənpərvərlik ru-
hunun oyanışında, maarifin cəhalət üzərində təntənəsində mühüm rol 
oynamışdır”.

 Qeyd olundu ki, Almas İldırımın tale ulduzu bu gün şairin arzula-
dığı, xəyalını qurduğu müstəqil Azərbaycanda yenidən parlamaqdadır. 
Mühacirət poeziyasının görkəmli simalarından biri, adı və əsərləri qəm, 
həsrət və ayrılıq simvolu kimi anılan Almas İldırım özünəməxsus poetik 
tərzi ilə hər zaman diqqəti çəkib: “Azadlıq və vətən eşqi ilə dolu həsrət 
nəğmələri yaradan şairin acı və qürurlu tale yolu qardaş Türkiyədə hü-
zur tapmışdır. 6 il sürgün həyatı yaşayan Almas İldırım Dağıstandan, 
Türkmənistandan, İrandan keçərək Türkiyədə məskunlaşmış və ömrü-
nün sonuna qədər burada yaşayıb-yaratmışdır”. 

 Vurğulandı ki, Almas İldırımı Azərbaycan və Türkiyə arasında altun 
söz körpüsü adlandırırlar: “Qardaş Türkiyə onu hansı məhəbbətlə ağu-
şuna almışdısa, o da bu məmləkətə dost, qardaş missiyasını ləyaqətlə 
yerinə yetirmişdi. Onun poeziyası zərifdir. Bu poeziya insan qəlbinin 
ən həssas tellərini dindirməklə bərabər, həm də vüqarlı və əyilməzdir. 
Şeirlərində iztirab, kədər və dərddən yorğunluq, vətən həsrətli xatirələr 
özünü qabarıq şəkildə büruzə verir. Vətən sevgisi onun bütün əsərlərinin 
başlıca mövzusudur”.

Sən bu gün taleyimizdə, qəlbimizdəsən! 

Prezident İlham Əliyevin müvafiq sərəncamı ilə 2007-ci 

ildə şairin 100 illik yubileyi geniş miqyasda qeyd edilib. 

Seçilmiş əsərləri 25 min tirajla nəşr edilərək ölkənin 

bütün kitabxana və orta məktəblərinə hədiyyə olunub. 

Eyni zamanda nazirliyin dəstəyi ilə akademik Bəkir 

Nəbiyevin “Almas İldırımın yaradıcılıq yolu” adlı dərin 

məzmunlu tədqiqat işindən ibarət “Ovunmayan bir səs” 

kitabı nəfis tərtibatla çap edilib. 

Həqiqi sənətkarlar, xalqa, vətənə ləyaqətlə xidmət göstərən insan-
lar zamanın sərt sınaqları ilə üzləşsələr də, əvvəl-axır öz adlarına sahib 
olurlar. Almas İldırım bu gün canı qədər sevdiyi Azərbaycanda çağdaş 
ömür yaşayır. Onun xatirəsi hər zaman əziz tutulur. Onun bənzərsiz po-
eziyası bu gün də oxucuları vətəni və insanları qəlbən sevməyə səsləyir.

Şairin oğlu Azər Almaszadə tədbirdə çıxışı zamanı Mədəniyyət və 
Turizm Nazirliyinə təşəkkürünü bildirdi. Qeyd etdi ki, atası hər zaman 
vətənini azad görmək istəyirdi. Almas İldırım daim təqib və haqsız 
təhdidlər içində yaşayıb-yaratsa da, qəlbindəki istiqlal sevgisi heç za-
man azalmırdı. Bu gün Azərbaycanı Almas İldırımın arzu etdiyi azad 
və müstəqil dövlət kimi görmək mənim üçün çox qürurverici hissdir. 
İstiqlal şairi, möhkəm iradəli Almas İldırım maddi çətinliklər içərisində 
yaşasa da, bizə miras olaraq 7 şeir toplusu və neçə-neçə məqalələr 
qoyub. 

Bəlkə də şair doğulmasaydın, millətin bu qədər fəlakət və əzablarını 
yaza bilməzdin... Sən həmişə taleyimizdə, qəlbimizdəsən!  Doğma 
yurdda əbədi yaşa, Almas İldırım! 

Lalə Azəri



18 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Qasırğalar gələndə təkcə güllər, çiçəklər solub tökülmür. 
Həm də qollu-budaqlı ağaclar parçalanır, yıxılır. 20-ci 

illərin dalğaları elə-belə dalğalardan deyildi. Hər şeyi qasırğa 
gücü ilə dağıdıb-uçururdu. Amma təbiətin də öz qanunauyğun-
luqları var. Heç nə izsiz, tozsuz ötüb-keçmir. Kökü torpaqlardan su 
içib başı buludlara söykənən möhtəşəm ağaclar nə qədər qasırğa 
görsələr, tufanlarla üzləşsələr də, yaşayırlar. Neçə-neçə dəyərli 
insanın ömrünə balta çalmış, həyatını zülmə döndərmiş 1937-ci 
ilin qara tufanının qurbanlarından biri də dahi şairimiz Əhməd Ca-
vaddır. O şəxsiyyət ki, adı çəkiləndə dilimizin əzbəri, ruhumuzun 
qidası himnimiz ürəkdən pərdə-pərdə yüksəlir. 20-ci illərin dalğa-
ları Əhməd Cavadı bir şair kimi də, vətəndaş kimi də sahillərdən 
sahillərə, qayalardan qayalara çırpmaq, əzmək istəmişdi. Laki o, 
bütün tufanlardan özü qədər, yaradıcılığı və şəxsiyyəti qədər ucada 
dayanmağı bacardı. Arxivləri vərəqləyib keçmişə qayıtdıqca istər-
istəməz qəlbimizdən ağrılar, sızıltılar keçir, varlığımızda üşütmələr 
qopur. Bir insana qarşı nə qədər təqiblər edilər, hiylələr qurularmış?.. 

O, şair, müəllim, vətəndaş, içtimai-siyasi xadim, publisist, jurna-
list, tərcüməçi kimi gənc yaşlarından tanınmışdı. Bir sıra əsərləri, 
xüsusilə də “Cümhuriyyət marşı” (Azərbaycanın Dövlət Himni), “Çır-
pınırdın Qara dəniz” (yaxud “Yol ver türkün bayrağına”), “Göygöl” və 
digər şeirləri dillər əzbəri idi. Bütün həyat və fəaliyyəti, bədii yaradı-
cılığı doğma xalqına əvəzsiz xidmət, vurğunluq nümunəsi olan qay-
nar təbli şairimizin adı, xatirəsi geniş kütlələr üçün çox əzizdir – o 
zaman da, indi də. Cümhuriyyət deyiləndə hamıdan əvvəl Əhməd Ca-
vad yada düşür. Üçrəngli poeziya bədii yaddaşa ilk öncə məhz onun 
qələmi ilə həkk olunmuşdu. Milli oyanış, xalq hərəkatı, türk xalqlarının 
birliyinə çağırış, xalqın yaddaşına qayıdış kimi duyğular Əhməd Cavad 
şeirlərinin ruhuna hopmuşdu. Şairin yaradıcılığında Azərbaycan, Qaf-
qaz, Turan, Türk dünyası obrazı qabarıq verilirdi.

 Cavad Məhəmmədəli oğlu Axundzadə (1892–1937) Şəmkir rayonu-
nun Seyfəli kəndində dünyaya göz açmışdı. Kənd məktəbini bitirdikdən 
sonra təhsilini Gəncədə müsəlman ruhani seminariyasında davam et-
dirmiş, rus, ərəb, fars dillərini mükəmməl öyrənmiş, Hüseyn Cavid və 
Abdulla Surun tələbəsi olmuşdu. 1910-cu ildən başlayaraq lirik şeirlər 
və tənqidi məqalələrlə müxtəlif qəzet və jurnallarda iştirak etmişdi. 

I Dünya savaşı illərində rus-türk cəbhəsində müharibədən zərər 
çəkmiş dinc əhaliyə yardım göstərən cəmiyyətin üzvü və katibi kimi 
çalışmış, inqilabdan əvvəl və sovet hakimiyyətinin ilk illərində Gəncədə, 
Hacıkənddə, Quba rayonunun kənd məktəblərində müəllimlik etmiş və 

1926-cı ildə Ali Pedaqoji İnstitutu bitirmişdi. Məşhur “İstiqlal uğrunda 
şeirlər” kitabı isə 1928-ci ildə İstanbulda buraxılıb. Ədəbiyyat cəmiyyətinin 
katibi (1924–1926), Kənd Təsərrüfatı Texnikumunun müəllimi (1929), 
Azərbaycan Kənd Təsərrüfatı İnstitutunun dosenti (1927–1934), həmin 
institutun dilçilik kafedrasının rəhbəri (1934–1935) vəzifələrində çalışıb. 
1935-ci ildən ömrünün sonuna kimi “Azərnəşr”in bədii şöbəsində redak-
tor kimi fəaliyyət göstərib. Poetik əsərləri zərif lirik-romantik üslubu, dil 
təravəti, realist və demokratik məzmunu, sadəliyi və xəlqiliyi ilə seçilir. 
Milli tarix, fəlsəfə və mənəviyyatla bağlı elə bir motiv yox idi ki, Əhməd 
Cavad ona toxunmamış olsun. Təkcə üçrəngli bayrağımıza aid altı nəğmə 
yazıb, “Dilimiz” şeirini qələmə alıb, əlifbaya əsərlər həsr edib. C.Cabbarlı ilə 
birgə latın əlifbasını müdafiə edən iki ziyalıdan biri olub. Türklərlə Balkan 
hərbində iştirak edib. I Dünya müharibəsində şərq cəbhəsində ermənilərə 
qarşı vuruşub. Əhməd Cavad Azərbaycan ədəbiyyatı tarixinə görkəmli 
tərcüməçi kimi də daxil olub. O, Şekspirin “Otello” pyesini, A.S.Puşkinin 
“Kapitan qızı”, “Tunc atlı”, F.Berezovskinin “Ana”, M.Qorkinin “Mən necə 
oxumuşam”, “Çocuqluq”, T.Şevçenkonun “Kobraz”, Fransua Rablenin 
“Qarqantua və Pantaqruel” əsərlərinin bədii tərcüməsinin müəllifidir.

 Əhməd Cavadın ilk kitabının adı “Qoşma” idi. Bu kitabda şairin, əsasən, 
1912–1916-cı illərdə qoşduğu qoşmalar toplanmışdır. O, saysız qoşmalar 
olmaqla bərabər, eyni zamanda “ciddi planda” qələmə aldığı şeirlərində də 
möhürbənd kimi ya bir-iki bayatıdan, ya da bir qoşma parçasından istifadə 
edərdi. Bunlarla yanaşı, şairin yaradıcılığında “aşıq” və “saz” obrazları da 
xüsusi yer tutur. Şairin “Kür”, “Pambıq” poemalarının, “Moskva”, “Səsli 
qız” və s. irihəcmli əsərlərinin bir neçə yerində mütləq qoşma və baya-
tıdan istifadə edilir. Poemalarındakı bu parçalar onun əsərlərində kökə 
bağlılıq, xəlqilik, millilik və başqa əlamətlər bəxş edir. Əhməd Cavad həbs 
olunarkən kitabları, əlyazmaları və çoxlu sayda sənədləri aparılmış, ailəsi 
də sürgün edildikdən sonra qapısı möhürlənmişdi. Şairin əlyazmalarının, 
daha doğrusu, əldə olanların ümumi həcmi 1000 səhifədən artıqdır. 
Onların çoxu oğurlanmış, talanmışdı. Şeirləri, məqalələri, tərcümələri, 
“Şəlalə”, “İqbal”, “Açıq söz”, “Yeni iqbal “, “Azərbaycan”, “Qurtuluş” və s. 
adda nəşr olunan qəzet və jurnallarda dərc edilib. 1910–1937-ci illər ara-
sında onun yaradıcılığı ədəbiyyatımızın, mədəniyyətimizin və tariximizin 
həqiqi salnaməsidir. “Dalğa” adlı kitabı 1919-cu ildə işıq üzü görür. Elə 
həmin il “Türk dilinin sərf və nəhvi” adlı dərsliyi də çap olunur. Fransız, 
gürcü və kürd dillərini də mükəmməl bilirmiş.

Böyük şair, bütöv şəxsiyyət, təkrarsız pedaqoq, yüksək səviyyəli zi-
yalı, inqilabçı, içtimai xadim, iti qələmli jurnalist, qüdrətli publisist, 
məşhur xeyriyyəçi Əhməd ruhani ailəsində dünyaya göz açmışdı. Atası 

İSTİQLAL

MÜBARİZƏSİNİN 

ƏDƏBİ BƏYANI–

 ƏHMƏD CAVAD 



19Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Məhəmmədəli axund, babası isə Cənubi azərbaycanlı müctəhid idi. Ailəsi, 
təbii ki, hələ kiçik yaşlarından onun dini savad almasına çalışırdı. Amma 
hər şey arzulanan qaydada davam etmir. Belə ki, Cavad səkkiz yaşında 
ikən atasını itirir. Bundan sonra anası Yaxşı xanım oğlunu da götürərək 
Gəncəyə – birinci ərindən olan uşaqlarının yanına getmək məcburiyyətində 
qalır. O, burada xalça sexinə işə düzəlir. Zərrabi küçəsində yerləşən mənzil 
kirayələyir və oğlu Cavadla birgə yaşamağa başlayır. Cavad ögey qardaş-
ları və ailənin yaxın qohumu olan Hüseyn kişinin köməkliyi ilə 1906-cı 
ildə Şah Abbas məscidi nəzdindəki seminariyaya qəbul edilir. Burada 
əla qiymətlərlə oxuduğuna görə ona hətta xeyriyyə cəmiyyəti tərəfindən 
hər ay təqaüd də verilir. Seminariyada Abdulla Sur, Hüseyn Cavid, İdris 
Axundzadə kimi ziyalılardan altı il təhsil alır. 1912-ci ildə təhsilini başa 
vuran Cavadın mədrəsədə oxuduğu illərdən başlayaraq bədii yaradıcılıqla, 
daha dəqiq desək, şeir yaradıcılığı ilə məşğul olduğu məlumdur. Həmin 
ərəfədə onun qələmə aldığı nümunələr, əsasən, təsirlə yazılmış və ərəb-
fars sözləri ilə zəngin qəzəllərdən, qitələrdən ibarət idi. 

Əhməd Cavad təhsilini başa vuran kimi – yəni on altı yaşında ikən 
müəllimlik fəaliyyətinə başlayır. Belə ki, o, 1913-cü ildə Gəncədə Qaf-
qaz şeyxülislamı Məhəmməd Pişnamazzadəyə imtahan verərək “şərəfl i 
türk və fars dilləri müəllimi” adını alır və Gəncə qız məktəbində pedaqoji 
fəaliyyətə başlayır. O, ömrünün otuz ilinə yaxın dövrünü bu sahədə çalışıb, 
bu sahədə xidmət göstərib. Maarif naziri olmuş Nəsib bəy Yusifbəylinin 
ən yaxın köməkçisi, sirdaşı idi. “Müsavat”ın fəal üzvü kimi Bakı Dövlət 
Universitetinin və bir çox orta məktəblərin açılmasında yaxından iştirak 
etmişdi. 

Xeyriyyəçilik fəaliyyəti ilə bağlı Acarıstana gedib çıxması onun yara-
dıcılığına deyil, şəxsi həyatına da öz təsirini göstərir. Belə ki, həyatının 
sevgisini – Şükriyyəni də Acarıstanda tapır və qızın atası evlənmələrinə 
razı olmadığından onu Gəncəyə qaçıraraq toy edir. Bu nikahdan onların 
Niyazi, Almaz, Yılmaz, Aydın və Türkay adlı övladları olur. Əhməd Cavadın 
poeziyasında Şükriyyə xanımın izləri, nişanələri görünməyə başlayır. Elə 
bir iz ki, heç zaman silinməz...

 Bir gülsən, dərmişəm gənclik bağından, 

 Bir gülü, çiçəyi dərmərəm sənsiz!

 Kam aldım ömrümün oğlan çağından, 

 Bir bağa, bağçaya girmərəm sənsiz!.. –

misraları ilə başlayan “Şükriyyə üçün” şeiri tək şeiriyyəti ilə yox, 
musiqisiylə də müasir dövrün ən maraqlı nümunələrindən birinə çevrilib. 
“Sən ağlama, mən ağlaram” şeirinə nəzər salaq:

 Mən deyən yox, fələk deyən oldusa, 

 Əsdi yellər, gül yanağın soldusa, 

 Dərd əlindən ala gözlər doldusa, 

 Sən ağlama, mən ağlayım, gözəlim!

 Bütün bunlar Azərbaycan poeziyasının ən gözəl məhəbbət şeirləri 
kimi hələ uzun illər yaddaşlarda qalacaq, sevgilərə şahidlik edəcək, eşq 
dolu ürəklərə təskinlik gətirəcək. 

İstedadlı şairin milli ruhlu şeirləri, Azərbaycan Demokratik Respubli-
kasının həyatındakı rolu artıq dəfələrlə araşdırılıb. O da bəllidir ki, həmin 
münasibət ADR-in süqutundan sonra bir insan və bir şair kimi Əhməd 
Cavadın məhvi ilə nəticələndi. Halbuki onun bütün xəyalları, arzuları bu 
cümhuriyyətlə bağlı idi. Qurulan dövlət, təbliğ olunan ideallar həyatının, 
yaradıcılığının mənasına çevrilmişdi:

  Ey Tanrının cənnət uman qulları, 

 Mən cənnəti bu dünyada bulmuşam.

 Aramaqdan bezdiyiniz yolları

 Axtarmaqla mən sevdada bulmuşam! 

Məhz milli ruhlu şeirlərinə, istiqlal carçısı olduğuna görə sovet 
dövründə təzyiqlərə, təqiblərə məruz qaldı. Hər şeiri çıxdıqda hamı 
sözləşibmiş kimi mətbuatda tənqidi məqalələrlə çıxışa başlayırdı. Elə bir 
dövr, mühit idi ki, sadəcə susmaq, dinləmək, kölgəyə çəkilmək, yox ol-
maq mümkün deyildi. O, yazılarına və siyasi görüşlərinə görə repressiya-
ya məruz qaldığı dövrə qədər artıq üç dəfə həbsə məruz qalmışdı. 1920–
25-ci illər arasında Ə.Cavad cəmi 4–5 şeir çap etdirir. Hər halda, özü də 
anlayırdı ki, onu ilişdirmək üçün pusquda dayananlar var. Əksəriyyəti də 
öz “qələm yoldaşları”. Hər sözü, cümləsi tə� iş olunur, hər ifadəsinin altın-
dan əks-inqilabi fikirlər, azadlıq yanğısı və həsrət axtarılır. 

Xüsusilə də nəzərə alınsa ki, Əhməd Cavad dövrünün gəncləri arasında 
sevilən və yaradıcı gəncləri öz “havasına çəkən” bir şair idi, “təhlükə”nin nə 
qədər böyük olduğu anlaşılar. Həmin yeni ideoloji sistem və elmi-nəzəri 
prinsiplər dövründə şairin əsərləri sosioloji tələblərlə təhlil edilir, ondan 
sosializm quruculuğu, kollektivləşmə, sənayeləşmə və bu kimi ideyalara 
xidmət tələb olunurdu. Və o, qismən də olsa, bunun ücün cəhd göstərirdi. 
Digər tərəfdən də iclaslarda, plenumlarda çıxış edərək özünə haqq qa-
zandırmağa, ittihamlara cavab verməyə çalışırdı. Bu məsələdə bir incə 
məqam var: maraqlıdır ki, əslində, mətbuatda, iclaslarda Əhməd Cavadı 
ittiham üçün söylənilən fikirlər təkrar-təkrar deyilə-deyilə sonda onun öz 
dilindən çıxarılırdı. O özünü, öz ruhunu başa salmağa çalışaraq söyləyirdi: 
“...etiraf etməliyəm ki, qabaqda milli-şovinizm məzmunlu əsərlər yazmı-
şam... Mən köhnə üsul ilə tərbiyə almış bir insanam və özüm də gənc 
deyiləm... Söz verirəm və çoxdan bəri söz vermişəm ki, yeni ruhda 
işləyəcəm. Lakin imkan veriniz, yardım ediniz... Milli şair olmağa çalış-
dım, bir çox parçalar yazdım. Bunu boynuma alıram. Lakin bu gün tarix, 
həyat bir çox əski mətbuatlara qələm çəkdi ki, milli duyğu da onun içində. 
Bu gün ümumi bəşəri əhəmiyyəti olan bir hərəkətdən saparaq dar bir 
çərçivəyə girmək bəşəriyyətlə, yazmış olduğum milli ruhda parçalardan 
imtinayla gənc dimaqlar üçün onların zərərli olduğunu etiraf edirəm”. 

Həyat yoldaşı Şükriyyə xanımla



20 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Bütün bunlar nə idi? Öz-özü ilə aparılan mübarizənin nəticəsimi, yoxsa 
cismən sağ qalmağa aparan yeganə yolun və yeganə çözümün məhz bu 
olduğunun dərkimi? Yəqin ki, hər ikisi də vardı... O, vəziyyətdən çıxmağa 
çalışırdı. Mənən, ruhən bunun belə onu xilas etməyəcəyini anlasa da, yenə 
də ailəsi, uşaqları, hələ də içində yaşatdığı, ölməyə, can verməyə qoy-
madığı arzuları, idealları naminə çapalayırdı. Amma istedad hər zaman 
düşmən doğurur. Cavadın da düşmənləri vardı. İstedada paxıllıq hissi ilə 
qovrulan istedadsızlar olmasaydı, yəqin ki, Əhməd Cavad və onun kimilər 
belə asanlıqla qurban verilməyəcəkdi. Ya da ən azından bu qədər çox zi-
yalı qurbanlarımız olmayacaqdı. Ən çox müzakirələrə və tənqidi fikirlərə 
səbəb olan əsərlərindən biri 1925-ci ildə dərc etdirdiyi “Göygöl”dür. Hətta 
canfəşanlıq edənlərin köməyi ilə şeir tərcümə olunub Moskvaya belə 
göndərilmişdi. Amma “Göygöl” orada yoxlanılsa da, elə bir siyasi səhv ta-
pılmadığından müəllifini azad etmək məcburiyyətində qalmışdılar. O özü 
isə bu şeirlə bağlı çıxışında deyirdi: “Göygöl”də, nə də mətbuatda çıxan 
başqa yazılarımda bilxassə 1924-cü ildən sonra heç bir siyasi məqsəd 
tutduğum yoxdur. Şeirimdəki hüzn çocuqluğumdan başlayaraq yazmaq-
da olduğum parçaların cümləsində olduğunu yoldaşlar da çox gözəl bilir. 
Bən burada böylə bir hüznün bugünkü ədəbiyyata da xeyirli olduğu deyil, 
bəndəki hüznün siyasi olmadığını söyləmək istəyirəm”. O, “Moskva” şeiri 
ilə bağlı da bərk qınanılırdı. Cavadın özü də bu şeirin zəif olduğunu çıxışın-
da etiraf etməli olmuşdu. Beləliklə, 1929-cu ildən başlayaraq ta 1937-ci 
ilə kimi respublika mətbuatında Ə.Cavadın mühakiməsinə həsr olunmuş, 
onu tənqid və “ifşa” edən müxtəlif yazılar yazılırdı. 1928-ci ildə 16 şei-
rinin Türkiyədə çap olunan “İstiqlal məcmuəsi”nə düşməsi isə onu ifşa 
edənlərin əlinə əsaslı bir bəhanə vermiş oldu. 

Beləliklə, düz iki il davam edən ifşa kampaniyasından sonra böyük şair 
Ə.Cavad 1930-cu ildə Gəncəyə köçmək məcburiyyətində qaldı. Düz beş 
il o, Gəncədə yaşayıb-yaradır. Azərbaycan Kənd Təsərrüfatı İnstitutunun 
türk və rus dilləri kafedrasının müdiri, Gəncə Dram Teatrında ədəbi hissə 
müdiri vəzifələrində işləyir. 1933-cü ildə professor adını alır. Amma Bakı 
ondan əl çəkmir. 1934-cü ildə şair “Azərnəşr”də işləmək üçün yenidən Ba-
kıya dəvət alır və hər şey yenidən başlayır. 1937-ci il martın 21-də hədəf 
vurulur. O, “xalq düşməni” kimi əvvəlcə Şura Yazıçılar Cəmiyyətindən 
uzaqlaşdırılır. Daha sonra isə həbs edilir. 

Arxivlərdə Ə.Cavadın 22316 nömrəli “istintaq” işi saxlanılır. Şair 1937-
ci il iyunun 4-də Hüseyn Cavid, Mikayıl Müşfiq və Vəli Xulufl u ilə eyni 
vaxtda həbs edilir. “Məhkəmə həmin ilin oktyabr ayının 12-də başlandı, 
cəmi 15 dəqiqə davam etdi. 1937-ci il oktyabrın 12-dən 13-nə keçən gecə 
onu güllələdilər. Məhkəmənin sədri İ.O.Matuleviç, üzvləri İ.M.Zaryanov 

və C.K.Jiqur idi. SSRİ Ali Məhkəməsinin Hərbi Kollegiyası müttəhimi 
Azərbaycan cinayət məcəlləsinin 69, 70, 73-cü maddələri ilə ittiham et-
mişdir. İrəli sürülən ittihamlardan birincisi budur ki, guya şair 1922-ci 
ildən əks-inqilabçı “Müsavat” hərəkatının iştirakçısı olub, 1936-cı ildən 
isə o, Azərbaycanda mövcud olan üsyankar təxribatçı-terror-diversiya, 
millətçi təşkilata qoşularaq öz qarşısına guya sovet hakimiyyətini yıxmaq, 
Azərbaycanı SSRİ-dən ayırmaq məqsədi qoyub. Şairin həbsinin səbəbi, 
taleyinin nə ilə yekunlaşdığı, başına nələr gəldiyi nəinki cəmiyyətə, heç 
ailəsinə də bildirilmir. Əksəriyyət onu Sibirə sürgün olunmuş zənn etsə 
də, rəsmi sənədlərdən məlum olur ki, heç yerə sürgün edilmədən 1937-
ci il oktyabrın 12-dən 13-nə keçən gecə Bakıda vəhşicəsinə güllələnib. 
Lakin qısa müddətdən sonra bəraət alır. Şeirləri Azərbaycanımızın bütün 
bölgələrində dildə-ağızda gəzir, ən böyük məclislərdə əzbərdən oxunur: 

 Türküstan yelləri öpüb alnını, 

 Daha yüksəklərə ucal, bayrağım!..

Bu misralar şeirin şifahi variantıdır. Yeri gəlmişkən, Ə.Cavadın 
əksər şeirləri xalqın şifahi yaddaşına köçüb. Ayrı-ayrı şəhərlərimizdə, 
kəndlərimizdə biz onların iz və əlamətlərinə rast gəlirik. Çəkdiyimiz mi-
sal da onlardan biridir ki, artıq ən çox oxunan kitablarımızdan birinin 
səhifələrindən boy göstərir. Bildiyimiz kimi, həmin misralar aşağıdakı 
kimidir:

 Türküstan elləri öpüb alnını, 

 Söyləyir dərdini sana, bayrağım!

Fərq varmı? Əlbəttə, birinci misrada “ellər” yerinə “yellər” işlədilib. 
İkinci misra isə heç şeirin əslində yoxdur. Xalqımızın bədii təfəkkürü, 
təxəyyülü ona qanad verib, bayrağımızın daha yüksəklərə ucalmasını ar-
zulamışdır. Bununla onu demək istəyirik ki, Əhməd Cavadın hər misrası 
xalq içərisində zərbi-məsəl kimi işlədilirdi.

Bu gün onu sadəcə “mübariz istiqlal şairi” adlandırmaq azdır. Yaşan-
mış bir taleyin, baş vermiş məntiqi və ya qeyri-məntiqi bir sonluğun haq-
qında psixoloji yaşantılarının dərinliyinə varmadan “qorxmaz, çəkinməz” 
kimi adi sözlərlə dəyər vermək də yanlışlıqdır. Əhməd Cavadın faciəsini 
anlamaq, dərk etmək üçün o mühitə, o qələm “dostlarının” əhatəsinə 
ehtiyac var. Onun yaşadıqları azğın bir selin çənginə düşüb axmaqda 
olan insanın yaşantılarına bənzəyir... Sel gəldisə və sən də həmin axının 
düz ortasına düşdünsə və üstəgəl çaba göstərdikcə getdikcə daha çox 
boşluğu hiss və dərk edirsənsə, özünü, yorğun bədənini, ruhunu axının 
ixtiyarına buraxmaqdan başqa nə qalır ki?.. Müqavimət və dönməzliyin 
işə yaramadığı anlarda məğlubiyyətin etirafı da qəhrəmanlıqdır. Şairi qalib 
edən şeirləri idi. Zamana sinə gərdilər, yaşadılar, qaldılar, bundan sonra da 
yaşayacaqlar.

 Əhməd Cavadın publisistik məqalələri arasında müəllimlərin 
həyatına, yaradıcılığına və fəailiyyətinə həsr olunmuşları həm kəmiyyətcə, 
həm keyfiyyətcə üstünlük təşkil edir. Onlardan biri də 1919-cu ildə 
müəllimliyinin 25 illiyi təntənə ilə qeyd edilmiş “Abbaszadə Mirzə Abba-
sın yubileyi”nə həsr olunmuş məqalədir. Ə.Cavad Gəncədə müəllimlərlə, 
maarifl ə bağlı keçirilən bütün tədbirlərdə istisnasız olaraq əsas 
təşkilatçılardan və məruzəçilərdən biri olurdu. Maraqlı və yaddaqalanı 
burası idi ki, onun hazırladığı məruzələr xalq tərəfindən ilk dəfə eşidilirdi. 
Çünki cəfakeş, müdrik şair Ə.Cavad bütün məlumatları ilk mənbələrdən 
alırdı. Bu məlumatlardan aydın olur ki, o, 1919-cu ildə Gəncəyə gələnə 
qədər Mirzə Abbas Şimali Qafqazda bir oğlan, bir qız məktəbi açıbmış. 
Elə məqalə müəllifinin həyat və fəaliyyətinin ən mühüm dönüş xətləri 

aiailələəsisinənənə
dədədd ,,, rərər smsmsms
cici iiill l okokoktytyy

vəvəəə CCC K.K.K.J.JJ
AzAzAzAAA ərərə babaycyc
mimim şdşdş irir.. İİİ
ililildədəddən n n əkəkkkək
isisisə ə əə ə o,o,o, AAAA
mimimimm llllllətətətə çiçiçiiç ttttt
AzAzAAzərərərbababbbaaycycycycycy
tatataleleleyiyiyiyy nininininnnnn
aiailələsisinənənə

Hüseyn Cavid, Mikayıl Müşfiq və Əhməd Cavad



21Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

müəllimliyi ilə bağlı idi. O, “mən bir müəllim babayam” deməyi çox xoş-
lardı, evdə ailə üzvləri, kənddə həmyerliləri də ona belə baxardılar. Hətta 
1925-ci ildə 2-ci dəfə həbs ediləndə (“Göygöl” şeirinə görə) anası Yaxşı 
arvad o dövrün vəzifəli bir şəxsinə müraciətlə: “Oğul, özün bilirsən, Əhməd 
Cavad bir müəllim babadır, o, sovet hökumətinə nə edə bilər: qoşunu yox, 
topu yox, tüfəngi yox...” – demişdi. Buradakı “müəllim baba” xalqın böyük 
şairə verdiyi ən şərəfl i adlardan biridir. Qəribədir ki, onun taleyini də elə 
“müəllimliyi” həll etmişdi. 

 Vətənpərvər şair 1935-ci ildə Bakıya qayıdır, Azərbaycan Dövlət 
Nəşriyyatında tərcümə şöbəsinə işə dəvət olunur. 1935–37-ci illərdə 
Azərbaycan qadınının inkişaf yoluna həsr edilmiş “Sədəf” romanını ya-
zıb bitirir, müzakirəyə təqdim edir. Eyni zamanda müəllimlik sənətini də 
davam etdirir. Sonuncu tərcüməsi Ş.Rustavelinin “Pələng dərisi geymiş 
pəhləvan” əsəridir. 

Onun ömrü 1937-ci ildə 45 yaşında vaxtsız qırıldı, şairin rübabı, könül 
sazı sındırıldı, əlyazmaları talan edildi... Bu nəhəng təfəkkür bahadırı-

nın həyat və fəaliyyəti, o cümlədən maarif sahəsindəki xidmətləri geniş 
tədqiq olunub bugünkü və gələçək nəsillərə çatdırılmalıdır. Əhməd Ca-
vad həyatın bütün səslərinə, bütün çağırışlarına cavab verən əsl şairdir. 
Yaradıcılığı simvolik, romantik, bədbin, nikbin, fərdi və ictimai hisslərin 
ifadəsi baxımından əlvan bir mozaikanı xatırladır. Bu mozaikada istər 
klassik örnəklərin, istərsə müasir poeziya anlamının qəribə bir vəhdəti 
dayanır. Görkəmli publisist və ictimai xadim Əhməd Cavad ötən əsrin 10-
cu illərindən başlayaraq dirçəlməkdə olan maarif və mədəniyyətimizin 
fədailərindən idi. 1919-cu ildə iki hürriyyət aşiqi, xalqın böyük oğulları Üze-
yir Hacıbəyov və Əhməd Cavad Azərbaycan Xalq Cümhuriyyətinin himnini 
yazmaq qərarına gəlirlər. Və çox keçmədən Azərbaycan parlamentində 
sözləri Ə.Cavadın, musiqisi Üzeyir bəyin olan dövlət himni səslənir. Səksən 
illik ayrılıqdan sonra həmin əzəmətli himni bu gün biz də oxuya bilirik. Ən 
şərəfl isi isə budur ki, uzun illər yasaq edilmiş, zülmlərə məruz qalmış, 
böyük şəxsiyyətlərimizin yaratdığı himn bu gün müstəqil Azərbaycan 
dövlətinin himni kimi dünyanın böyük salonlarında, idman meydanların-
da, beynəlxalq təşkilatların toplantılarında səslənir. “Azərbaycan marşı” 
bu baxımdan əvəzedilməz sənət əsəridir. Həmin marşın himn kimi qəbulu 
qənaətinin doğruluğunu tarix və zaman təsdiqlədi. 27.05.1992-ci il tarix-
li Azərbaycan Respublikasının qanunu ilə musiqisi Üzeyir Hacıbəyovun, 
mətni Əhməd Cavadın “Azərbaycan marşı” Azərbaycan Respublikasının 
Dövlət Himni kimi təsdiq olundu. 

 Ulu öndər, möhtərəm Heydər Əliyev dövlət himnimizin məziyyətlərin-
dən danışarkən deyir: “Mən bu gün bildirmək istəyirəm ki, 1918–1920-ci 

illərdə Azərbaycanda hakimiyyətdə olmuş Xalq Cümhuriyyətinin bugünkü 
nəsillərə qoyub getdiyi ən dəyərli miraslardan biri bu gün qəbul etdiyimiz 
dövlət himnidir və bir də Azərbaycan dövlət bayrağıdır”. 

İstiqlalın bir atributu da ordumuz idi. Onun istər şəhidlərimizə, istər 
əsgərlərimizə qoşduğu şeirlərində bu, əsas yer tuturdu. Ə.Cavadın 
“Ölkəm” adlandırdığı “Gerbimizə ithaf edirəm” deyə qoşduğu şeirində də 
istiqlal ruhu çox güclüdür:

 Üçrəngli bayrağım, üçrəngli gerbim, 

 Ahəngli bayrağım, ahəngli gerbim;

 Göy, yaşıl, qırmızı çələngli gerbim, –

 Adım, nişanımdır, tək gerbim deyil,

 Arzum, mübarizəm, tək hərbim deyil, 

 Məsləkim, əqidəm – tək təbim deyil,

 Sökülən dan yeri, gündüzlər ölkəm! 

Şair istiqlalı bax beləcə təsəvvür edir, o mahiyyətdə də oxucularına çat-
dırırdı. Onun hər şeiri, hər misrası sanki yurdumuzun bir parçasıdır. Onlar 
ilk sözündən oxucunu mə� un edir, onun ürəyini ələ alır, bircə-bircə tarixi-
mizi, coğrafiyamızı nişan verir. Onun yaradıcılığında Türkiyə, Azərbaycan, 
qədim Gəncə, dağlar gözəli Göygöl və elimizin digər əsrarəngiz guşələri 
canlı obrazlar səviyyəsinə yüksəlmişdir. Əhməd Cavadın yazdığı “Çırpınır-
dın, Qara dəniz” isə az qala milli himn qədər kütləvi şəkildə oxunan və 
sevilən bir əsərə çevrilmişdir:

  Çırpınırdın, Qara dəniz,

Baxıb Türkün bayrağına!

“Ah!...” deyərdim, heç ölməzdim

Düşə bilsəm ayağına.

 Yaradıcılığının ilk nümunələrindən söz sərrafı olan, ədəbi-elmi fi-
kir adamlarının diqqətini cəlb edən Əhməd Cavad tezliklə istedadlı şair, 
alovlu vətəndaş, ictimai xadim, xeyirxah və təəssübkeş insan kimi 
məşhurlaşaraq milyonların qəlbində özünə yer tapmışdır. Ədəbi və ictimai 
fəaliyyəti haqqında dövrünün tanınmış şəxsiyyətlərinin təqdir və rəğbət 
dolu fikir və mülahizələrini eşidərək xoş və şirin duyğular səltənətinin 
kəhkəşanında poeziyasının romantik köhlənini çapmaq səadəti ona nəsib 
olsa da, tezliklə Əhməd Cavadın başı üstündə qara buludlar oynamış və 
onun haqqında ya heç danışılmamış, ya da qərəz və i� ira dolu sözlər 
söylənmiş, yazılar çap edilmişdir. Böyük şair, publisist, maarifçi, əvəzsiz 
tərçüməçi və gözəl insan olan Əhməd Cavad Axundzadə yaradıcılığının 
müdrikləşən və çiçəkləyən, ən parlaq dövründə repressiya qurbanı oldu. 

Mən çeynənən bir ölkənin 

  Haqq bağıran səsiyəm! 

 Çünki o, bir şair kimi öz ədəbi yolunu belə müəyyənləşdirmişdi…
Əhməd Cavad, sən elə bir şeirsən ki, sevməyənlər anlamaz. Qalibsən, 

səni qalib edən isə şeirlərindir... Unudulmazsan – üçrəngli bayrağımız, 
demokratik respublikamız, ay-ulduzumuz, Göygölümüz, Kürümüz, Arazı-
mız, Gəncəmiz, Bakımız kimi, şeirimiz, nağıllarımız, dastanlarımız, hava-
mız, suyumuz kimi, həyatımız kimi...

        A.Əliyeva,
    F.Köçərli adına Respublika Uşaq Kitabxanasının metodisti 



22 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Dünya kinosu yaranan ilk dövrdə kino sahəsində nə rejissor, nə 
operator, nə ssenarist, nə rəssam, nə də bəstəkar vardı. Hətta 
o vaxtlarda filmləri çəkənlər operatorlar yox, fotoqrafl ar olub. 

Çünki bu iş fotoqrafl ara daha yaxın idi. Onlar eyni zamanda operator 
və ssenarist, rejissor və dekorator, laborant, hətta kinomexanik kimi 
fəaliyyət göstəriblər. 

Sonralar çəkiliş texnikası təkmilləşdikcə, kinoya maraq günü-
gündən artdıqca bu sahəyə rejissorlar, ssenaristlər, rəssamlar cəlb 
edildilər. 

Çox təəssüf ki, inqilabdan əvvəl Azərbaycanda çəkilən “Ne�  və 
milyonlar səltənətində”, “Arşın mal alan”, “Arvad”, “Arvadlar ərlərini 
mənsəbə necə çatdırırlar” və s. filmlərin bədii tərtibatının kimlər 
tərəfindən verildiyini üzə çıxarmaq hələlik mümkün olmayıb. 

Lakin XX əsrin 20-ci illərindən başlayaraq Azərbaycan filmlərinin 
titrlərində, əsasən, gəlmə rəssamların adlarına rast gəlirik; məsələn, 
Vladimir Ballyuzek (“Qız qalası”), Yevgeni Yevseyev (“Bismillah”), 
Aleksey Plaksin (“Əvəz-əvəzə”), Mixail Vlasov (“Müxtəlif sahillərdə”), 
Aleksandr Qonçarski (“Gilan qızı”), Pyotr Beytner (“Nikita İvanoviç və 
sosializm”), Viktor Aden (“İsmət”), Qasım Səlimxanov (“Dəcəl dəstə”), 
Nikolay Basov (“Vətən oğlu”), Yuri Şves (“Arşın mal alan”, 1945), Mixail 
Yuferov (“Bakının işıqları”) və digər gəlmə rəssamlar filmlər üzərində 
işləmişlər. 

Düzdür, 1934−50-ci illərarası çəkilən filmlərdə rəssamlardan 
G.Əliyev (“Dostlar”, “Məhəbbət oyunu”), Ağamehdi Qumriyev (II rəs. 
“Arşın mal alan”, 1945; “Fətəli xanı, “Bakının işıqları”) və geyim rəssamı 
İsmayıl Axundovun (“Səbuhi” və “Arşın mal alan”, 1945) da adına ara-
sıra rast gəlirik. Sonradan bu rəssamlar kinodan uzaqlaşdılar. 

Azərbaycan kinosuna professional kino rəssamlarının böyük 

dəstəsi, əsasən, 50-ci illərin I yarısında gəldi. İlk qrupa Moskva Ali 
Kinematoqrafiya İnstitutunu bitirmiş kino rəssamlarından Elbəy 
Rzaquliyev, Cəbrayıl Əzimov, Kamil Nəcəfzadə, Nadir Zeynalov və 
Məmmədağa Hüseynov daxil idi.

Xalq rəssamı Elbəy Rzaquliyevin xatirəsindən: 

“Mən və Cəbrayıl Əzimov Moskvada Kinematoqrafiya İnstitutunda 
bir yerdə oxuyurduq. Cəbrayılı 1946-cı ildən tanıyırdım. Çünki mən 
həmin il, o isə bir il sonra imtahan verib instituta qəbul olunmuş-
duq. Oxuduğumuz müddətdə möhkəm dostlaşmış, hətta birgə kirayə 
ev də tutmuşduq, yeyib-içməyimiz də bir yerdəydı. Cəbrayıl gözəl 
sənətkarlığı ilə bərabər, həm də şəxsiyyət idi. “Doğma xalqımıza” və 
“Bəxtiyar” filmləri üzərində bir yerdə işləmişdik. O, rəssamlar arasında 
öz dəstxəti, səliqə-sahmanı ilə seçilirdi...”

Bütün həyatını Azərbaycan kinematoqrafiyasının inkişafına həsr 
edən Cəbrayıl Əlimuxtar oğlu Əzimov 1926-cı ildə Bakıda ne� çi 
ailəsində dünyaya göz açıb. 1941-ci ildə 7-ci sinfi bitirdikdən sonra, 15 
yaşında ikən, Böyük Vətən müharibəsinin ağır günlərində Ə.Əzimzadə 
adına Azərbaycan Dövlət Rəssamlıq Məktəbinə daxil olur. Burada oxu-
duğu vaxt kitablara illüstrasiyalar çəkir. Məktəbi qurtaranda “Od gəlini” 
rəngkarlıq işini diplom kimi müdafiə edir. Müəllimlərinin yüksək 
qiymətləndirdikləri diplom işi “əla” qiymətə layiq görülür. Məktəbdə 
müəllimlərindən öyrəndikləri onu bir rəssam kimi yetişdirir. 

Lakin gənc rəssamın uşaqlıqdan həvəs göstərdiyi, çox sevdiyi 
daha bir incəsənət sahəsi vardı. Bu, əlahəzrət Kino idi. Cəbrayıl yaxşı 
başa düşürdü ki, Bakı kinostudiyasında işləmək, kino rəssamı olmaq 
üçün mütləq ali kinematoqrafiya təhsili almaq vacibdir. O belə də edir. 
Moskvaya gedir, 1947-ci ildə Ümumittifaq Dövlət Kinematoqrafiya İns-
titutunun filmin təsvir-dekorasiya tərtibatı fakültəsinə daxil olur. Bura-

QISA ÖMRÜN
BÖYÜK AMALI

BU KİNO Kİ VAR...

Cəbrayıl Əzimov



23Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

da müəllimləri, sovet kinosunun görkəmli rəssamları F.Boqorodski, 
Y.Pimenov və T.Şeqalınin iş təcrübəsini, kino rəssamlığının incəliklərini 
öyrənir. 

Tələbəlik illərində öz rəngkarlıq əsərləri ilə bir sıra sərgilərdə iştirak 
edir, müvəff əqiyyət qazanır. İnstitutu bitirərkən tanınmış Azərbaycan 
yazıçısı M.S.Ordubadinin eyniadlı əsəri əsasında çəkdiyi “Döyüşən 
şəhər” tablosunu diplom işi kimi komissiyaya təqdim edir. Rəssamlıq 
məktəbində olduğu kimi, burada da diplom işi “əla” qiymətə layiq gö-
rülür.

Cəbrayıl Əzimov 1953-cü ildə institutu bitirir və həmin ildən Bakı 
kinostudiyasında fəaliyyətə başlayır. O, kinostudiyada müxtəlif rejis-
sorlarla, o cümlədən H.Seyidzadə, T.Tağızadə, L.Səfərov, Ə.Atakişiyev, 
K.Rüstəmbəyov, A.Babayev, M.Dadaşov və türkmən rejissoru Tahir 
Sabirovla işləyir, 10-dan artıq bədii filmin quruluşçu rəssamı olur.

 “Doğma xalqımıza” rəngli bədii-sənədli filmi (1954) kinostudiya-
da bədii tərtibatını verdiyi ilk yaradıcılıq işidir. Bu film üzərində dos-
tu E.Rzaquliyevlə birgə işləyib. Sonrakı illərdə quruluşçu rəssam 
“Görüş”, “Bəxtiyar”, “O olmasın, bu olsun”, “Qızmar günəş altında”, 
“Uzaq sahillərdə”, “Qəribə əhvalat”, “Leyli və Məcnun”, “Sehrli xalat”, 
“Romeo mənim qonşumdur”, “Zəncirlənmiş adam”, “İnsan məskən 
salır”, “Qanun naminə” filmlərinə bədii tərtibat verib. Bundan başqa, 
Türkmənistanda istehsal edilən “Şahsənəm və Qərib” fiminin də quru-
luşçu rəssamı olub.

Kino rəssamlığı teatr tərtibatı, dekorativ tətbiqi, dəzgah 

boyakarlığı, qrafika, memarlıq və heykəltəraşlıq 

sənətləri ilə qarşılıqlı əlaqədə yaranmış və kino istehsa-

lı prosesində formalaşmışdır. Ona görə də kino rəssamı 

hərtərəfl i biliyə – inşaat layihəsinə, tikinti texnikasına, 

memarlığın tarixinə və üslub müxtəlifl iyinə yaxşı bələd 

olmalıdır. C.Əzimov məhz belə görkəmli sənətkarlardan 

idi. Müxtəlif filmlərə çəkdiyi eskizlərə, bu eskizlər 

əsasında filmlərdə qurulan dekorasiyalara baxarkən 

C.Əzimovun peşəkar kino rəssamı olduğunu bir daha 

yəqin edirsən.

Rejissorlardan Hüseyn Seyidzadə və Yan Fridin 
çəkdikləri “Doğma xalqımıza” bədii-sənədli filmi (1954) 
janrına görə film-konsertdir. İncəsənət ustalarının 
Azərbaycan zəhmətkeşlərinə yaradıcılıq hesabatıdır. Film 
gözəl rəqslər və mahnı melodiyaları ilə yadda qalıb. Bu-
rada fantaziya və reallıq, bugünkü günlə uzaq keçmiş 
biri-digərini əvəz edir. “Koroğlu” və “Nərgiz” operaların-
dan, “Yeddi gözəl”, “Qız qalası” və “Gülşən” baletlərindən 
fraqmentlər, xalq yaradıcılığı nümunələri filmə daxil 
edilmişdir. Burada Ü.Hacıbəylinin, M.Maqomayevin, 
Q.Qarayevin, T.Quliyevin, Ə.Bədəlbəylinin əsərləri 
səslənir. İncəsənət ustalarının çıxış etdikləri səhnələr 
bədii tərtibat baxımından diqqəti cəlb edir.

Bəhramın sarayı. Bəhramın özü yarınağıldır, üstəlik, 
yuxusu da. Necə deyərlər, nağıl içində nağıl. Bunu 
səhnədə dekorasiya şəklində həll etmək asan məsələ 
deyil. Budur, tağ-tavan yüngülləşir. Zərif, açıq-aydın 

dekorasiya zalın ağır görünən konturlarını əvəz edir. Və 
yeddi gözəl öz heyranedici rəqslərini ifa edir. Sanki onlar Bəhramın 
yuxusunda deyil, bizim yanımızda oynayırlar.

 1955-ci ildə istehsal olunmuş “Görüş” kinokomediyası kənd 
həyatına, iki qardaş xalqın – Azərbaycan və Özbəkistan pambıqçıları-
nın ənənəvi dostluq yarışına həsr edilib. Rejissor T.Tağızadənin bu fil-
minin mərkəzində iki gəncin – özbək qızı Lalə ilə azərbaycanlı Kamilin 
saf və ülvi məhəbbəti durur.

Filmdə, əsasən, natura çəkilişlərindən istifadə olunsa da, pavilyon-
da hazırlanmış dekorasiyalar – iş otaqları, mənzillər, həmin otaqlar-
dakı əşyalar, mebellərin necə yerləşdirilməsi, işıq eff ektləri ab-hava 
yaradır, qəhrəmanların əhvali-ruhiyyəsini ifadə edir. Kolxoz sədri 
Münəvvərin kabineti, kolxoz çayxanası, Şıxəlinin mənzili və s. epi-
zodlar yüksək professionallığı ilə seçilir. Bu filmin də bədii tərtibatı 
üzərində C.Əzimov E.Rzaquliyevlə birgə işləmişdir. 

Filmdəki hadisələr kənddə cərəyan edir. Rejissor T.Tağızadə, 
operator T.Axundov və rəssam C.Əzimov rayonlara çıxıb natura ax-
tarışında olarkən Ağdaşın Ərəbocağı kəndindəki “Şəfəq” kolxozun-
da çəkiliş aparmağı qərara alırlar. O vaxtlar bu kolxoza Sosialist 
Əməyi Qəhrəmanı Zeynəb Qənbərova rəhbərlik edirdi. Əslində, akt-
risa Münəvvər Kələntərlinin yaratdığı kolxoz sədri Münəvvər Zeynəb 
Qənbərovanın prototipidir. Filmdəki hadisələr də elə “Şəfəq” kolxozun-
da cərəyan edir.

Z.Qənbərovanın qızı Məhəbbət xanım müsahibələrinin birində de-
mişdi ki, filmin çəkilişləri bizim kənddə aparılıb. Elə vaxtlar olurdu 
ki, Münəvvər xanım anamın yanına gəlir, bir tərəfdə oturub kolxoz 
sədrinin necə işlədiyinə, kənd camaatı ilə necə rə� ar etməsinə diqqət 
yetirir, müşahidələr aparırdı. Hətta çəkiliş vaxtı Münəvvər xanım ana-
mın paltarlarından da istifadə edirdi. 

Kinonun birinci xüsusiyyəti həyatı olduğu kimi, dürüst göstərməkdir. 
Bu, kinonun qanunudur. Tamaşaçı pisi yaxşıdan ayırmağı bacarır. O, 
filmə baxanda səhvi o dəqiqə görür, hiss edir. Teatr rəssamını heç kəs 
şərtilikdə ittiham etmir. Çünki teatr səhnə çərçivəsi ilə məhdudlaşır. 
Kinoda isə bunun əksinədir. Burada şərtsizlik hökm sürür. Ekranın 
xüsusiyyəti belədir.

“Bəxtiyar” musiqili filmi (1955) gözəl və bənzərsiz səsə malik 
ne� çi Bəxtiyar Muradovun taleyindən bəhs edir. Bu filmdə rəssamlar 

çə
ja
A
g
r
b
d

Azərbaycan kino rəssamlarından Elbəy Rzaquliyev (sağdan birinci) və 

Cəbrayıl Əzimov (üçüncü) həmkarları arasında



24 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

qəhrəmanın fəaliyyəti ilə bağlı məkan quruluşu əsasında “Ne�  daşla-
rı”, “Polad estakadalar”, “Konsert salonları”, “Konservatoriyanın inter-
yeri və eksteryeri” eskizlərini hazırlamışdılar. Film çəkilərkən rejissor 
L.Səfərov və operator A.Nərimanbəyov eskizlərin ekran variantında 
rəssamların nəzərdə tutduğu bədiiliyi bütünlüklə saxladılar. Burada 
işıqlandırma qanunları, ətraf mühitin ton çalarları yaxşı gözlənilmişdi.

Kino rəssamı iş prosesində bir çox gözlənilməz məsələlərlə qar-
şılaşmalı olur. Rejissor L.Səfərovun yaratdığı “Qızmar günəş altında” 
filmində də (1957) əksər səhnələr naturada lentə alınıb. İnteryerlər isə 
pavilyonda hazırlanıb.

İlk baxışda elə görünə bilər ki, kino rəssamının işi heç də mürəkkəb 
deyil. Natura seçiminə rejissor, operator və rəssam birgə gedirlər. 
Çünki rəssam daha yaxşı, daha münasib yer seçə bilir. Təsadüfi 
deyil ki, filmin çəkilişi üçün çay və limon bol olan Astara rayonunu – 
subtropik zonanı rəssam təklif etmişdi. Ancaq kinoobyektiv hər şeyi 
əks etdirə bilmir. Ona görə də natura ilə pavilyonu birləşdirmək lazım 
gəlir. “Qızmar günəş altında” filmində olduğu kimi.

Onun “O olmasın, bu olsun” kinokomediyası ilə “Uzaq sahillərdə” 
qəhrəmanlıq-macəra filmi dekorasiyalarının eskizləri xüsusilə uğur-
ludur. Adıçəkilən bədii filmlər kino rəssamlarının təsvir olunan epoxa-
ları dərindən bilmələrinə dəlalət edir.

Rejissor H.Seyidzadənin “O olmasın, bu olsun” filmi 1910-cu ildə 
Bakıda baş verən hadisələri, iki sevən gəncin ülvi məhəbbət tarixçəsini 
ekranda canlandırır. Filmin bədii tərtibatı üzərində rəssam C.Əzimov 

gənc həmkarı N.Zeynalovla birgə işləmişdir.
Rəssamlar dövrlə bağlı obrazların, hadisələrin dolğun və təbii 

çıxması, keçmişi hərtərəfl i öyrənmək üçün tədqiqatçı kimi axtarış-
lar aparmalı oldular. Filmin əvvəlində köhnə Bakı, İçərişəhərin dar 
küçələri, az qala bir-birinə yapışmış evləri, bu evləri üzük kimi əhatəyə 
almış uca qala divarları... Filmin qəhrəmanları Sərvərlə Gülnaz sanki 
bu dar küçələrdən, qala divarları arasından çıxıb işıqlı sabaha doğru 
can atırlar.

Filmdə bazar səhnəsinin eskizləri də sənətkarlıqla işlənib. Əsl Şərq 
bazarını xatırladan bazar səhnəsi bu günə kimi Azərbaycan filmlərində 
təsvir olunan ən gözəl, təbii, canlı və yaddaqalan bazardır. Məşhur ba-
zar səhnəsi köhnə kinostudiyanın həyətində tikilib. Natura çəkilişləri 
filmin 90 faizini təşkil edir. Bu görüntülər dövrün ab-havası, insanların 

həyat tərzi barədə tamaşaçıda tam təsəvvür yaradır. 
Film kino tariximizin şanlı səhifəsinə çevrilib. Rəssamların bu 

filmdəki işləri – “Məşədinin dükanı”, “Rüstəm bəyin həyəti”, “Qonaqlıq 
səhnəsi”, “Liman”, “Hamam”, “Toy səhnəsi” və s. bu gün də maraqla 
baxılır. 

Qəhrəmanlıq filmləri tamaşaçıların qəlbini fəth edir, daim yadda 
qalır. Rejissor T.Tağızadənin çəkdiyi “Uzaq sahillərdə” filmi belə dəyərli 
kino əsərlərindəndir. Bu film istər rejissor və operator işinə, istedadlı 
aktyor oyunlarına, istərsə də musiqisinə görə böyük rəğbət qazanıb. 
Bəstəkar Qara Qarayev filmin ümumi məzmununu nəzərə alaraq ori-
jinal bir musiqi yaratmışdır. 

Lakin yaradıcı heyətdən danışarkən biz çox vaxt filmin kino 
rəssamını unuduruq. “Uzaq sahillərdə” filminin iki quruluşçu rəssamı 
var: C.Əzimov və K.Nəcəfzadə. Onlar filmin uğurlu alınması üçün çox 
iş görüblər. Filmin ilk kadrlarından axıra kimi yaradıcı kollektivlə əlbir 
çalışıb və əsərin başlıca ideyasını tamaşaçıya çatdırmağa müvəff əq 
olublar. Dekorasiyaların yerləşdirilməsində və kostyumların hazırlan-
masında yerli şərait və milli kolorit nəzərə alınmışdır. 

C.Əzimov heç vaxt Triyestdə olmayıb, onun küçələrini 

gəzməyib. Amma Sovet İttifaqı Qəhrəmanı, əfsanəvi 

Mehdi Hüseynzadənin adı ilə bağlı hadisələr məhz orada 

baş verib. Triyesti ekranda canlandırmaq asan məsələ 

deyildi. Ekranda bir neçə dəqiqəlik epizodları yarat-

maq üçün hə$ ələrlə, aylarla axtarışlar aparmaq 

lazım gəlirdi. 

Mehdi – Mixaylo kinoteatrın qarşısında dayanıb. Bu 
yer üçün məhz Triyestdəki arxitekturaya bənzər yer 
seçilməli idi. Rəssamlar belə bir küçəni və meydanı Ri-
qada axtarıb tapdılar. 

Triyestdə mənzərəli vadi vardır. Dünyanın hər 
yerindən gəzməyə gəlirlər – daha çox Yaltaya oxşayır. 
Burda da həmin dağlardan və dənizdən vardır. Rəssam 
bütün bunları götür-qoy edəndən sonra qərarını verdi: 
filmin bəzi epizodlarını Yaltada çəkmək lazımdır! Filmə 
baxarkən partizanların mahnı oxuya-oxuya dağlara 
çəkildiyini görürük. Adam inana bilmir ki, bu kadrlar 
Triyestdə yox, Yaltada lentə alınıb.

Rəssamlar bu film üzərində həvəslə işləyiblər. 
Bununla bağlı filmin rejissoru T.Tağızadənin 

dediklərindən: “Cəbrayılla mən tələbəlik illərindən tanış idim. İnstitutu 
bitirib Bakı kinostudiyasına gələndə filmlər üzərində birgə işləməyə 
başladıq. “Uzaq sahillərədə” filminin çəkilişləri zamanı onun üzərinə 
ağır iş düşmüşdü. Bütün hadisələr xaricdə, konkret olaraq İtaliyada 
baş verir. Bunun üçün rəssamlar həmin ölkəyə xas olan nə varsa 
hamısını öyrənməli idilər. Nəticə də göz qabağındadır. Hər şey real, 
təbii və inandırıcı alınmışdır”.

Dünya xalqlarının ədəbiyyatında məhəbbətlə bağlı çoxlu poetik 
əfsanə və dastanlar mövcuddur: Leyli və Məcnun, Əsli və Kərəm, Ta-
hir və Zöhrə, Şahsənəm və Qərib... “Leyli və Məcnun” əsərinin poetik 
ruhu, dövrün canlandırılmasının çətinlikləri göz önündə idi. Rejis-
sor L.Səfərovun lentə aldığı eyniadlı film-dastana rəssam C.Əzimov 
müstəqil bədii tərtibat verib. “Leyli və Məcnun” çox mürəkkəb 

Həyat yoldaşı, aktrisa (“Əhməd haradadır”, “Qızmar günəş altinda” filmlərində 

Leyla  və Nərminə rollarının ifaçısı) Töhfə xanımla birgə



25Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

çəkilişləri ilə bir çox filmlərdən fərqlənir. Şeyx Həşiminin çadırı. İri xal-
ça çadırın ortasında yerə sərilib. Leyli üçün elçiliyə gəlmiş şeyx Əmirə 
“yox” cavabı verilir. Xalça öz rənginə görə sanki iki şeyx arasında uçu-
ruma çevrilir. Bundan fərqli olaraq ailənin otaqlarını toxuma pərdələr 
ayırır. Leylinın guşəsu ağ rəngdədir. 

Beləliklə də rəssam nəinki mühit yaradır, həm də hadisələrin ab-
havasını canlandırır. Biz bunu bir çox epizodlarda, o cümlədən İbn-
Salamın sarayında baş verən hadisələrlə, gərgin keçən dramatik 
söhbətlə bağlı görürük. Bununla əlaqədar rəssam İbn-Salamın sara-
yının eskizini tutqun və boz rənglərlə işləmişdir. Pəncərənin barmaq-
lığı rəmzi xarakter daşıyır. Beləliklə, rəssam demək istəyir ki, nə güc, 
nə var-dövlət məhəbbəti satın ala bilməz. 

“Leyli və Məcnun”da quraşdırma dekorasiyalar da vardır; misal 
üçün, karvansaranın yuxarı hissəsi maketdir. Yaxud bazarın yuxarı 
hissəsində görünən şəhər də maketdir. Lakin rəssamlar maketləri 
natura ilə elə uyğunlaşdırıblar ki, tamaşaçı bunları bütöv bir obyekt 
kimi qəbul edir. 

Şeyx Həşiminin yaşadığı məkana yaxınlaşan Məcnun burada dərdini 
söyləməyə adam tapmır, qızğın və sadiq məhəbbət haqqında sözlərini 
öz-özünə pıçıldayır. Dekorasiya obrazın psixologiyasını dərindən başa 
düşməkdə tamaşaçıya kömək edir. 

Filmdə ən çətin epizod Kəbə ilə bağlı təsvir həllini tapmaq idi. Bu-
nun da öhdəsindən rəssam bacarıqla gəlib. C.Əzimov Məkkə ilə bağ-
lı nə varsa hamısını dəqiqliyi ilə öyrəndi. Burda qara ilə ağ rənglərin 
təzadından yaranmış kompozisiya tamaşaçıda qəribə hisslər yaradır. 
Həmin vəziyyət Məcnunun iztirablı qəlbindəkiləri bütünlüklə üzə çıxa-
rır: onun bir Allahı var, o da Məhəbbətdir.

Ülvi məhəbbət haqqında bəhs edən və C.Əzimovun rəssam kimi 
quruluş verdiyi “Şahsənəm və Qərib” film-dastanı türkmən kinema-
toqrafçıları tərəfindən yaradılıb. Burada rəssam C.Əzimovun eskizləri 
əsasında qurulmuş irihəcmli, mürəkkəb dekorasiyalar ona görə 
maraqlıdır ki, film bizi Türkmənistan ərazisində möhtəşəm memar-

lıq abidələrinin (Əbu Səidin mavzoleyi, 
məscid və s.) tikildiyi epoxaya qaytarır. 
Lakin yaxşı ki, dekorasiyalar o dövrün 
memarlıq üslubunu təkrarlamır. 

Mövzusundan və janrından ası-
lı olmayaraq hər bir film üzərində 
həvəslə işləyən C.Əzimovun Məmməd 
Hüseynovla birgə bədii tərtibat 
verdikləri “Sehrli xalat” fantastik-
macəra filmi (1964) uşaqlar üçün 
çəkilmiş ən baxımlı kino əsəridir. 
Kino mütəxəssisləri və tamaşaçılar 
rejissor Ə.Atakişiyevin bu filmində 
rəssamların yaradıcılığına yüksək 
qiymət veriblər. Onlar burada üç 
dövrün – keçmişin, bu günün və 
gələcəyin mühitini yaratmalı olmuş-
lar. Filmdə təsvir olunan “Ay səthi” 
dekorasiyası rəssamların yeni ya-
radıcılıq müvəff əqiyyətidir. Onlar bu 
filmdə zəngin təxəyyüllü rəssamlar 

kimi özlərini göstərmişlər. 
C.Əzimov kinoda rəssamın rolu barədə demişdir:
“Kino həyatın özü ilə sıx şəkildə bağlı olur, onun bütün tələblərinə 

cavab verir, həmişə novatorluğa, təzəliyə can atır. Biz, Azərbaycan 
kinosunun rəssamları bunu yaxşı başa düşür və öz işimizdə, kino-
dekorasiyaların tərtibində lakonikliyə, ciddiliyə, sadəliyə, ən vacibi – 
yeniliyə can atırıq”.

Rəssamın dediklərini rejissor Muxtar Dadaşovun 1968-ci ildə 
ekranlaşdırdığı “Qanun naminə” kinopovestində əyani şəkildə görə 
bilərik. Həmin əsər rəssam Cəbrayıl Əzimovun çalışdığı son filmidir.

Ümumiyyətlə, bu istedadlı rəssamın yaradıcılığı haqqında çox da-
nışmaq olar. O, “Əmək və qızılgül” musiqili filminə, “Uzaq sahillərdə” 
hərbi vətənpərvərlik filminə geyim eskizləri hazırlamış, xarici 
ölkələrdə olarkən silsilə rəngkarlıq əsərləri işləmiş, müxtəlif bayram 
tədbirlərinin bədii tərtibatını vermişdir. 

Onun qrafika seriyaları və rəsmləri, rəngarəng dekorasiya və kost-
yum eskizləri respublika, ümumittifaq və xarici ölkə sərgilərində nü-
mayiş etdirilmişdir.

Cəbrayıl Əzimov fəal ictimaiyyətçi idi. O, rəssamlar və kinematoq-
rafçılar ittifaqlarında, kinostudiyada müxtəlif bölmələrin, bədii şurala-
rın, sərgi komitələrinin işində fəallıq göstərirdi.

 C.Əzimovun xoşbəxt ailəsi vardı. O, musiqi müəlliməsi, “Qızmar 
günəş altında” və “Əhməd haradadır?” filmlərindəki Nərminə və Ley-
la rollarının gözəl ifaçısı Töhfə Ələsgərova-Əzimova ilə ailə qurmuş-
du. Lakin faciəli ölüm əməkdar rəssam C.Əzimovu yaradıcılığının 
çiçəkləndiyi bir dövrdə aramızdan çox tez apardı. O, 1969-cu il iyu-
lun 10-da vəfat edərkən cəmi 43 yaşı vardı. İstedadlı rəssamdan bizə 
yadigar qalan isə onun xeyirxah əməlləri, gözəl insani keyfiyyətləri, 
bir də filmlərdə bir-birindən maraqlı yaradıcılıq işləri, təsviri sənət 
nümunələridir. 

Aydın Kazımzadə, 
Əməkdar incəsənət xadimi



26 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

K
ino incəsənətin ən maraqlı, əhatəli, gözəgəlimli 
sahələrindəndir. Çünki burada sənətin bir sıra imkan-
larını və üstünlüklərini cəmləmək mümkündür. Məhz 
bu cəhətdən onu ən bahalı, məişətdə və insan ruhuna 
ən güclü təsir qüvvəsinə malik, auditoriyasına görə ge-

niş janr kimi təqdim edirlər. Deyə bilərsiz ki, bəs niyə vurğuladığım 
sahələrə teatrı daxil etmədim. Çünki teatrı başa düşmək üçün insan 
müəyyən təfəkkürə, biliyə sahiblənməlidir. Kino isə, məncə, heç bir sa-
vada malik olmayan insanda belə maraq yarada bilir. Rəsm əsərindəki 
incəliyi, poeziya nümunəsinin alt qatındakı ifadəni və fikri kimlərinsə 
başa düşməməsi mümkündür. Amma kinoda istədin-istəmədin bu re-
allıqları açıq surətdə verməsən, qəbul edilməyəcək. Məhz həmin ra-
kursdan kino sadə həqiqət olduğu üçün qavranılması asandır. Bununla 

belə, onun arxasında böyük çətinliklər dayanır: rejissor düşüncəsi, ope-
rator işi, ssenari. Amma nəticə olaraq bütün bunlar bir güzgüdür. Bö-
yük şairimiz Şəhriyarın misralarını yada salsaq: “Bir sinema pərdəsidir 
gözümdə, Tək oturub seyr edərəm özüm də”. Bax kino nəticə olaraq 
“seyr edərəm özüm də”ni insan üçün reallaşdıran sənət növüdür. Bu 
səbəbdən də insanlara çox yaxındır. 

Kinoda tariximiz, dünənimiz, bu günümüz, müasir həyatımız var. 
Kino həm də ən yaxşı təbliğat vasitəsidir. İncəsənətin ən incə sənəti 
olan kino haqqında tərifl əri sadaladıqca bitməz. Bu tərifl ər sırasında 
kinomuzda baş verənlərə yer ayırsaq, söylənilənlərin həqiqət olduğuna 
əminlik yaranar. 

 
Beynəlxalq film festivalları və Azərbaycan kinosu

 

Bu ilin ilk ayından filmlərimizin beynəlxalq festivallarda iştirakı ilə 
bağlı xeyli xoş xəbərlər gəldi. İlk olaraq da “İçərişəhər” bədii filmi Hindis-
tanın 15-ci “Pune” Beynəlxalq Film Festivalının dünya kinosu bölümünə 
dəvət alıb. Festival 12–19 yanvar tarixlərində Puna şəhərində keçirilib. 
Film Azərbaycan Respublikası Mədəniyyət və Turizm Nazirliyinin sifarişi 
ilə Cəfər Cabbarlı adına “Azərbaycanfilm” kinostudiyasında lentə alınıb. 

“İçərişəhər” filmi həmçinin Misirin 38-ci Qahirə Beynəlxalq Film Festi-
valı, 47-ci Hindistan Beynəlxalq Film Festivalı, Estoniyanın 20-ci Tallinn 
“Qaranlıq gecələr” Film Festivalı və Hindistanın 21-ci Kerala Beynəlxalq 
Film Festivalında nümayiş olunub. Təhminə Rafaella filmdəki ifasına 
görə Türkiyənin 5-ci “Van gölü” Beynəlxalq Film Festivalının “Ən yaxşı 
aktrisa” mükafatına layiq görülüb.

Psixoloji dram janrında lentə alınan filmin ideya müəllifi Təhminə 
Rafaella, ssenari müəllifl əri Təhminə Rafaella və İlqar Safat, quruluş-
çu rejissoru İlqar Safat, quruluşçu operatoru Luka Koassin, quruluşçu 
rəssamı Bütünay Haqverdiyev, icraçı prodüseri Ülvi Qasımov, prodüseri 
Müşfiq Hətəmovdur. “Dərs” və “Qırmızı bağ” bədii filmləri 15-ci Dəkkə 
Beynəlxalq Film Festivalında nümayiş olunub. Festival 12–20 yanvar 
tarixlərində Banqladeşin paytaxtı Dəkkə şəhərində reallaşıb. Filmin 
beynəlxalq təqdimatı Almaniyanın 34-cü Münhen Film Festivalında 
baş tutub. Film Rusiyanın 25-ci “Kinoşok” Beynəlxalq Film Festivalının 
“KinoMalıŞok” proqramının “Ən yaxşı film”, Belarusun 23-cü “Listapad” 
Minsk Beynəlxalq Film Festivalının “Qızıl Listapadik” mükafatlarına 
layiq görülüb. “Dərs” filmi həmçinin Hindistanın 5-ci Dehli Beynəlxalq 
Film Festivalında nümayiş olunub. 

“Qırmızı bağ” tammetrajlı bədii filmi və “4.1 Şəhər motivləri” kino-
almanaxına daxil olan “Qonşu qadın”, “Kədərim”, “Yuxarıda və aşağı-
da”, “Dmitrov küçəsi–86” qısametrajlı bədii filmlərinin 16, 18, 27, 28 
yanvar tarixlərində Bolqarıstanın 9-cu “Sofia MENAR” Beynəlxalq Film 
Festivalında nümayişləri keçirilib. Sofiya şəhərində təşkil olunan fes-
tivalda filmlərimiz “Fokusda: Mərkəzi Asiya və Azərbaycan” proqramı 
çərçivəsində nümayiş etdirilib. Festival çərçivəsində Azərbaycan filmi 
gecəsi təşkil olunub. Azərbaycan filmlərinin ilk dəfə iştirak etdiyi festi-
val regionun ən diqqətəlayiq yeni ekran əsərlərini Avropa tamaşaçısı-
na təqdim edib, yerli auditoriyanın islam dünyasının iddialı audiovizual 
əsərləri ilə tanışlığını yaradıb. “MENAR” film festivalı Balkan regionunda 
islam mədəniyyətini nümayiş etdirən ən böyük tədbir hesab olunur. 
2009–2016-cı illər ərzindəki festivallarda Yaxın Şərq, Mərkəzi Asiya və 
Şimali Afrika regionundan 300-dən çox film nümayiş etdirilib.

“Bir sinema pərdəsidir gözümdə, 

Tək oturub seyr edirəm özüm də…”

“Qırmızı bağ” filmi

“Dərs” filmi



27Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Növbəti – “Bizim kino günləri”

Azərbaycan kinosevərlərinə bu layihə artıq 2016-cı ildən tanışdır. 
İlk layihə Mədəniyyət və Turizm Nazirliyi və Cəfər Cabbarlı adına 
“Azərbaycanfilm” kinostudiyasının ümumi işi olub “Bizim kino günləri 
– audiovizual məkanda peşəkarlıq” adlanırdı və Azərbaycan kinosunun 
təbliği, müasir kino mənzərəsində yeri və dəyəri, dünya kino sənayesinə 
inteqrasiyası, kinomuzda yeni tendensiyalar məsələlərinə həsr 
edilmişdi. 

“Bizim kino günləri–2017” də yerli tamaşıçıların görüşünə maraqlı 
filmlərlə gəlmişdi. 9 fevral tarixindən Mədəniyyət və Turizm Nazirliyi və 
Cəfər Cabbarlı adına “Azərbaycanfilm” kinostudiyasının birgə layihəsi 
olan “Bizim kino günləri–2017” layihəsinə “Qatil” bədii filminin kinote-
atrlarda nümayişi ilə başlanıldı.

Vətənpərvərlik sənədli filmlərdə...

Hər il olduğu kimi, bu il də 20 Yanvar və Xocalı soyqırımı günlərində 
Mədəniyyət və Turizm Nazirliyinin “Yaddaş” və “Salnamə” sənədli filmlər 
studiyasında lentə alınan Milli Qəhrəmanlara həsr edilən filmlər Ni-
zami Kino Mərkəzində tamaşaçıların ixtiyarına verilib. Nazirlik Xocalı 
faciəsinin 25-ci ildönümü ilə əlaqədar “Xocalı. Matəm. Ekran” sənədli 
film günlərini keçirdi. İldönümlə əlaqədar 24 fevral tarixində “Natiq 
Qasımov” və “Batalyon” sənədli filmləri nümayiş etdirilib. Filmlərin 
nümayişindən əvvəl bir dəqiqəlik sükutla Xocalı soyqırımı qurbanlarının 
xatirəsi anılıb. 

Tədbir çərçivəsində Nizami Kino Mərkəzinin foyesində Xocalı 
faciəsinə həsr olunmuş kitab və foto sərgiləri də təşkil edilib.

May uğurlu aydır...

Mayın 29-u Türkiyədə keçirilən Alanya Beynəlxalq Film Festivalı 
yekunlaşıb və Azərbaycan kino sənətçiləri üçün də yaddaqalan olub. 
Festivalda Azərbaycan dörd tammetrajlı bədii filmlə təmsil edilib. 
Bu, Mədəniyyət və Turizm Nazirliyinin sifarişi ilə Cəfər Cabbarlı adına 
“Azərbaycanfilm” kinostudiyasında istehsal olunan Şamil Əliyevin “Çöl-
çü”, Ülviyyə Könülün “Həddən artıq uyğunluq”, İlqar Safatın “İçərişəhər” 
və Mirbala Səlimlinin “Qırmızı bağ” filmləridir. Festivalda iştirak edən 
fəxri qonaq, xalq artisti Fəxrəddin Manafov, əməkdar artistlər Mehriban 

Zəki (“İçərişəhər” filmi), Gülzar Qurbanova (“Qırmızı bağ” filmi), 
Bəhruz Vaqifoğlu (“Çölçü” filmi), əməkdar incəsənət xadimi, re-
jissor Mirbala Səlimli, rejissorlar Şamil Əliyev, İlqar Safat müka-
fatlarla təltif olunublar.

Festival çərçivəsində Azərbaycanla yanaşı, Rusiya, Bela-
rus, Ukrayna və Estoniya istehsalı olan filmlər Alanya İskele 
meydanında yerləşən açıq səma altında kinoteatrda və Alanya 
Mahmutlar Mədəniyyət Mərkəzində yaradıcı heyətin və türkiyəli 
media nümayəndələrinin iştirakı ilə nümayiş etdirilib. 

İkinci buktreyler festivalı

Aprelin 21-də Beynəlxalq Muğam Mərkəzində ikinci buktrey-
ler festivalının qalibləri elan olunub. “Kitabı tanıdın, kitabla tanı-

nın” devizi ilə keçirilən festival kinoaktyor Ruslan Sabirlinin təşəbbüsü, 
Mədəniyyət və Turizm Nazirliyinin təşkilati dəstəyi, Beynəlxalq Mu-
ğam Mərkəzinin tərəfdaşlığı ilə reallaşıb. Festivalın məqsədi kitab və 
mütaliənin cəmiyyətimizdə təbliği, mütaliəyə münasibətin yaradıcı for-
malarının inkişafı və dəstəklənməsi, kino sahəsində istedadlı və yara-
dıcı gənclərin üzə çıxarılması, buktreylerlərin incəsənət və biznesdə bir 
istiqamət kimi inkişafıdır. Festival gənc yazarları da tanıtmağa imkan 
yaradır. Builki tədbirə Bakı ilə yanaşı, bölgələrdən də buktreyler təqdim 
edilmişdi və ümumilikdə 36 buktreyler münsifl ər heyəti tərəfindən 
qiymətləndirilib. Qaliblər “Azərbaycanfilm” kinostudiyasının direkto-
ru Müşfiq Hətəmov, Azərbaycan Yazıçılar Birliyinin katibi İlqar Fəhmi, 
əməkdar incəsənət xadimləri Elçin Musaoğlu, Ayaz Salayev və Kənan 
Məmmədovdan ibarət münsifl ər heyəti tərəfindən seçilib.

Kino bir aləmdir... İnsanın daxili o qədər zəngindir ki, axtarsa, hər 
dəfə bir yenilik tapacaq. Və bu yeniliyi hər kəsdən əvvəl sənətkarlar du-
yub sənətin gücü ilə insanlara çatdıracaqlar. Kino da bu sənətin ayrılmaz 
bir parçasıdır. Hansı ki tamaşaçını daim heyrətləndirməkdə davam edir. 

Lalə Hüseyn



28 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

E.J.Vikkes “Cult Critic Fim Magazine”-in vizual rəssamı və baş 
redaktorudur, həmçinin “Metamodern Magazine” jurnalının təsisçisi 
və naşiridir. Onun estetikası incəsənət və kinematoqrafiyanın qov-
şağında qərarlaşıb. Erik Hollivudun bir sıra studiyalarında, TV və 
müstəqil film istehsalçılarının incəsənət departamentlərində çalışıb. 
Hazırda “HLC Studio”-da kreativ direktor vəzifəsində şirkətin media 
və nəşriyyat bölməsinə nəzarət edir.

Onun Azərbaycan rejissoru Şamil Əliyevin “Çölçü” filmi barədə 
“Metamodern Magazine” jurnalında dərc olunmuş təhlili böyük ma-
raq doğurduğundan “Mədəniyyət.AZ”ın oxucularına təqdim edirik.

“Bizim aylıq film seçimimiz Şamil Əliyevin “Çölçü” fil-

midir. Bu, adsız bir şəxs haqqında hekayədir; o, müasir 

sivilizasiyadan uzaq Rusiya və Şimali İran arasında ot 

basmış çöllükdə yaşayır. Film Azərbaycan yazıçısı Vida-

di Həsənovun hekayəsi əsasında ekranlaşdırılıb.

Əsas rolları aktyorlar Bəhruz Vaqifoğlu ilə Salome Demuriya can-
landırırlar.

Amerika Kinoakademiyası bu filmi “Oskar” mükafatının 86-cı 
təqdimatının uzun siyahısında qeyd edib.

Film qatarın uzaqda yerləşən çölə yaxınlaşması ilə başlayır. 
Kamera öncə tamaşaçını intəhasız, ucsuz-bucaqsız, lakin sakit və 
kədər dolu çölə aparır. 1 saat 20 dəqiqəlik filmin süjet xətti balaca 
çölçünün yağışlı gecədə atasını dərin yuxudan oyatmağı ilə davam 
edir. Ata ilə balaca oğlan qamışdan dam örtüklü və suvaq çəkilmiş 
komada yaşayırlar və həmin gecə onların sevimli dəvəsi doğur.

Həqiqi ferma olmasa da, qurulmuş dizayn və ağılın təbiiliyi 
yüksək ustalıqla tərtiblənib. Bu kiçik ailədə qadın yoxdur. Lakin 
əvvəllər burada qadının varlığı ilə bağlı kadr göstərilir. Epizodda 
təsvir olunan qadın balaca çölçünün anası obrazında canlandırılır, 
amma artıq onlarla yaşamır.

Çöldəki həyat sadədir və buna görə də daha çox təxəyyül tələb 
edir. Kənd həyatını obrazlaşdıran, hekayəni nəql edən şəxs – ata 
(Ulu) balaca oğlana sanki gələcəkdən xəbər verərək onun sonradan 
“Şanapipik” adlı qızla tanış olacağından danışır.

Balaca çölçünün atası öz “mülklərində” dəvələrə nəzarət etməklə 
pul qazanır. Uzun illərdir ki, rahat yaşamdan, sivil həyatdan uzaq-
laşmasına baxmayaraq atanın güclü nizam-intizamı şərtləndirən 
tələbləri var; oğlunu çöl həyatının adət və ənənələrini öyrədərək 
böyüdür. Gündəlik təkrarlanan yeknəsəq həyat tərzini göstərdikdən 
sonar rejissor virtuoz keçid edir; gəncləşən, böyüyən çölçü əsl çoban 
obrazında yenidən kadrda peyda olur.

Ata (Ulu) rəhmətə gedənə qədər birlikdə yaşayırlar. Sonra atası-
nın peşəsini oğul davam etdirir. Onların tanışları çöldən uzaqdadırlar 
və sayları çox azdır. Bizim adsız çölçümüz yaşa dolduqca atasının 
yerini tutur və dəvə sürüsünə nəzarət edən yetkin çobana çevrilir.

Bir gün dəvələri otlaqdan gətirəndə atasının həmişə oturdu-
ğu yerdə sakitcə rəhmətə getdiyini görür. Bu, gözlənilən idi, çünki 
qocanın səhhəti getdikcə pisləşirdi. Bundan sonra yalqız qalan baş 
qəhrəman “yeni əcaib həyat”la qarşılaşır.

“Çölçü – Möhtəşəm rejissura, professional yozum, peşəkar işıqlandırma, 

mükəmməl operator işi və ciddi montaj ilə birlikdə hazırlanan əla ekran dramıdır... 

Şamil Əliyev

(E.J.Vikkesin təhlili)

”



29Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Mükəmməl rejissor həlli: atasının ölümündən sonra cavan çöl-
çünün şəhərə tək bir dəvə ilə apara biləcəyi əşyalar (Ulunun cəsədi), 
paralel olaraq yol işləri üçün material daşıyan yük avtomobilinin 
göstərildiyi yaxşı düşünülmüş mənzərə – təzadlarla dolu dünya. 
Çölçü sənaye cəmiyyətindən kənar bir insandır, hətta öz dövrünün 
texnoloji tələblərindən belə...

Çölçünün getdiyi yerdə yaşayanlar onu aşağı təbəqənin insanı 
sayırlar, o, cəmiyyətin digər hissəsinin sahibləndiyi “maddi-mənəvi” 
nüfüza malik deyildir. Bir növ Qərb standartlarındakı “avam”lar 
kimidir. Amma yenə də şəhər ənənələrindən çox da kənar deyil. 
Bütövlükdə onlardan biri kimi görünmək üçün fərqli bacarıqlar tələb 
olunsa da, çölçü burada eyni dünyanın insanı kimi göstərilir.

Çölçünün taleyində çıl-
ğın qadınla rastlaşmaq 
imkanı varmış. Həmin 
qadın ayrılıqdan doğan 
depressiyanı yaşayır, qarşı 
tərəfl ə münasibəti tamam 
kəsir. Məhz bizim çöl-
çünün yolu üstdə həmin 
qadın hiddətlənir, axmaq 
və ədəbsiz sevgilisindən 
uzaqlaşmağa çalışır. 
Həmin ədəbsiz gənclə qa-
dın arasındakı mübahisə – 
meydana çıxacaq gələcək 
toqquşmadan xəbər verir.

Daha sonra kamera 
əlacsız məkanın obrazı 
kimi çölçünün yaşadığı yeri 
göstərir. Bu zaman çölçü 
həmin mübahisə edən qızı 
yaşadığı komanın arxasın-
dakı ot arabasında yatmış 
görür.

Çaşqın halda gündəlik 
məşğuliyyətinin arxasınca 
– dəvələri otarmağa gedir. 
Qayıdarkən qızın qabları 
yuduğunu, komanı yığış-
dırdığını gördükdə daha da 
təəccüblənir. Qadının əlacsız vəziyyətdə onun komasına sığınmaq 
cürətinə möhkəm əsəbiləşir.

Aralarındakı çox qısa münasibətdə bu xarakterlərin ciddiyyəti ay-
dın görünür. Onlar, demək olar ki, ibtidai şəkildə Veldtdə yaşayan 
heyvanlar kimidirlər; çox az söhbət edirlər. Yalnız əvvəldə çölçünün 
atası tərəfindən danışılan nağılın yaranmasını müəyyənləşdirən qısa 
və iztirablı hekayələr sözlərlə ifadə ediləcək dərəcədə əhəmiyyətli, 
mən deyərdim ki, əsas fikrin daşıyıcısı olur. Bəli, ilk baxışdan şəhərli 
qızla çölçü oğlan arasında sadə sevgi hekayəsidir. Lakin həmin sevgi 
çox bənzərsiz, unikal bir şəkildə söylənilir və ya təsvirlənir.

Birlikdə yaşadıqlarından biri digərinin müqəddəratını təyin edir. 

Qız çölçüdən təbiətlə harmoniyada yaşamağın sirlərini öyrənir, onun 
timsalında maddi dəbdəbələrdən kənar, yalnız ehtiyacı olanlarla 
kifayətlənən bir insanı görür. O, azdanışan insandır və müasir sivili-
zasiyaya, modern həyata qarşı sadəlik kimi bir gücü var.

Çölçü isə qızın simasında çağdaş, qaynar həyat meyar-

ları ilə yaşayan birisini görməyə başlayır. Qız ərköyün 

deyil və oğlanın ona qarşı marağı artdığından araların-

da yaranan münasibəti sonadək yaşatmaq üçün əlindən 

gələni edir. Film dramatiklik tələb edən istehsal dizay-

nına çox da ehtiyac olmayan kənd ərazilərində çəkilib.

Kənd ərazisi 
özlüyündə möhtəşəmdir, 
fotoqrafiya və kinema-
toqrafiya onun həssas 
gözəlliyini ustalıqla və 
ambisiyasız şəkildə 
səhnəyə gətirir. Dəvələrin 
uzaq məsafədə ota-
rılması görüntüləri 
mükəmməldir. Bura-
dakı addımlar yavaşdır 
– yalnız regionun böyük 
otlaqlarını əhatə edən 
geniş sükunətdə zehin 
gözünün yol çəkməsinə 
imkan verəcək qədər 
yavaş...

Filmin temporitminin 
xəfif nizamlanması tənha 
çölün intəhasızlığını ta-
maşaçıya çatdırmaq 
üçün dəqiq hesablanıb.

Düşünürəm ki, 
bu füsunkarlığın ona 
olan “müdaxilə”nin 
öhdəsindən necə 
gələcəyindən narahat 
olmaya bilərik. Açıq final 
bu sirli dünyanın axıra 

qədər dərk olunmaması barədə tamaşaçıya bir işarədir. Təbii ki, 
əgər bizim qadın qəhrəmanımız sürünü evə gətirmək üçün vaxtında 
oyanarsa... Tərəfl ər öz mövqelərindədirlər. Hər ikisində şəxsi istək 
və duyğuların inciməsini nəzərə almasaq, birgə yaşayışlarında qar-
şılıqlı anlayış, ehtiraslı gərginlik və fədakarlıq hiss etdim.

Aktyorların ifası mükəmməl və gözəldir.
Filmin belə gözəl sonluqla ərsəyə gəlməsi təəccüblü deyil. 

Möhtəşəm rejissura, professional yozum, peşəkar işıqlandırma, 
mükəmməl operator işi və ciddi montajla birlikdə hazırlanan əla 
ekran dramıdır”.



30 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Aldanmaq... aldatmaq... aldadılmaq istəyi... aldat-
maq xətası... yaxud niyyəti... Bu sıralamanı az qala 
nəhayətsizliyə qədər uzatmaq olar. Sonucda Həzrət Əlinin 
dediyi baş verir – sənə ehtiyacın olması nə qədər böyük 

nemətdirsə, o ehtiyacı duyana etinasızlıq bir o qədər böyük bəladır.
“YUĞ” Dövlət Teatrı növbəti dəfə Kamal Abdullanın “Bir, iki – bi-

zimki!” adlı 5 şəkildən ibarət, bir-birini anlamaq istəyən və anla-
mayan, tapmaq istəyən və tapmayan iki nəfərin duyumlar dramına 
müraciət etdi. Teatrın baş rejissoru Gümrah Ömərin quruluşunda 
“Səsimi unutma” adlı birbölümlü yuğlaması Qadının (Gülzar Qurba-
nova) zala xitabən dediyi “mən sizin hər birinizəm... sizin hər birinizdə 
mən varam...” qənaətində ifadə edildiyi kimi, belə mətləblərə yad, 
biganə kəsi tapmaq çox çətin olardı. Buna görə də bu cür əsərlərə 
ehtiyac öləziyən deyil – pyes 1990-cı illərin ortalarında da “YUĞ”da 
mərhum ustad rejissor Vaqif İbrahimoğlu və İrəvan Teatrında Güm-
rah Ömər tərəfindən qoyulub.     

Qorxu və yol

Yol... “Gedəni olmasa, gəldiyi və ya getdiyi bəlli olmayan” var-
lıq. Qorxu hissi ilə yola getməyən bir varlıq – qorxursansa, ya yola 
ümumiyyətlə çıxa bilməyəcəksən, ya da öz qorxun elə özünü də 
azdıracaq. Pyesin qəhrəmanlarından birini, Kişini (Məmmədsəfa 
Qasımov) “ağıldan bəla” sindromuna düçar olmuş da hesab etmək 
mümkündür; o, bələd olduğu və ümumiyyətlə, tanımadığı yolların uc-
suz-bucaqsız mənzilbaşı trayektoriyalarından vəcdə gəlsə də, ömrü 
boyu “Yolu Yol kimi getməyin zülmü”nə elə qapılıb, bundan elə qorxu-
ya düşüb ki, indi o dünya ilə bu dünya arasındakı yolun astanasında “ 
...bir gün orda, beş gün burda” qala bilməyin mümkünlüyü oyununu 
oynayır. Başqa sözlə, adını özü deyəndən əvvəl bildiyi sevimli uşaq-
lıq dostu, sonralar isə sevimli qadını ilə pərdənin bu üzündə birlikdə 
olduqları zamanlarda oynadığı oyunun toruna düşür, yaxud əksinə 
pərdənin o biri üzünə keçməklə özünün qurduğu tordan xilas olur. 
Hər halda xilas amili daha inandırıcı görünür, çünki axirət dünyasının 

elçisi kimi gələn sevimli qadını o onu xatırladığı anda gəlib, bir-birini 
xatırlamaları heyrətamiz dərəcədə dəqiqdir.   

...bizimki... və ...qırmızı don...

Qırmızı onların rəngidi... Həyat məfhumunun bütün nişanələrini 
özündə ehtiva edən qırmızı... “Qadın: “Sənə bu köynək yaman yaraşır... 
Rəngini mən seçmişdim...” Kişi: “Qırmızı... Qırmızı bizim rəngimizdi... 
bizim rəngimiz...”

Amma nədənsə onların qismətinə “bizimki” məqamını bir daş 
altda, bir daş üstdə mövqeyinə yaraşdırmaq yazılıb... Ya da “beş, 
altı – daşaltı” deməklə özləri yazıblar bu qisməti özləri üçün. Daha 
doğrusu, Oğlan səsi (Amid Qasımov) Qız səsini (Ləman Novruzova) 
cırnadıb ağladanda göz yaşlarıyla yazılıb bu tale...

“Ağlama. Gəl dalımca. Səsimdən yapış”.

“YUĞ”un birbölümlü “Səsimi unutma” yuğlaması pyesin 5 şəklinin 
beşini də ayrılıqda və birlikdə elə yuğladı ki, həyatın içində ölüm, 
ölümün içində həyat aktını axtaranların tapıntı və itkilərini müstəsna 
şəkildə çatdıran səhnə əsərinə tamaşanın vaqe oluğu məkanın da-
rısqallığı (Kukla Teatrının kiçik zalı), bəzi xırda texniki qüsurlar heç 
bir maneə törətmədi. “Səsimi unutma” diqqətli və səliqəli, özgün və 
müəllifə dayaqlanan rejissor yanaşması, bacarıqlı səhnə tərtibatı 
(teatrın baş rəssamı Rəşid Şerif), zövqlü geyim rəssamlığı (Ley-
la Əliyeva), musiqi parçalarının seçimi (Amid Qasımov) baxımın-
dan həm düşündürə-düşündürə baxılan, həm də baxılandan sonra 
düşündürən səhnə əsərlərindəndir. Başqa sözlə, əsl “YUĞ” Teatrının 
tamaşasıdır. Əbəttə, rejissora belə imkanı verən bitkin dramaturji 
material, istedadlı aktyorlar (müxtəlif yaş nəslinə mənsub aktyorla-
rın uyarlı tərəf-müqabilliyini seyr etmək səhnə əsərinin özündən ayrı 
bir zövq verən mənzərə idi) öz yerində, amma bunca münbitlik vahid 
teatr aksiyası deyil, ayrı-ayrı gözoxşayan tərkib hissələri şəklində 
üzə çıxmaq təhlükəsi ilə də üzləşə bilərdi, əgər rejissor yanaşması 
sadalanan parametrlərdən xali olsaydı. 

...və bununla hər şey qurtara bilərdi...

Kamal Abdullanın əsərlərinin səhnə versiyasını izləmək bu ya-
rımbaşlığa qədər bəhs etdiyim meyarlardan savayı bir də ona görə 
fərqli məmnunluq mənbəyidir ki, səhnə əsəri sona varınca müəllifin 
təsirləndiyini, duyğulandığını, təəssüratlara qərq olduğunu qətiyyən 
gizlətmədiyinin müşahidəsi özü bir həqiqət anıdır. Vazkeçilməz bir 
an... Belə anların sona varmaması, yekunlaşmaması arzusuyla...

Samirə Behbudqızı

ÖZLƏRİNİ SƏSLƏRİNDƏ TAPANLAR
TEATR

Məmməd Səfa və Gülzar Qurbanova



31Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017M d i AAZ / 3 2017



32 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

MUZEYLƏRİMİZ

Azərbaycan və Serbiya respublikala-
rının digər sahələrdə olduğu kimi, 
mədəniyyət üzrə də geniş işbirliyi 

var. Azərbaycan Xalça Muzeyi ilə Belqrad Et-
noqrafiya Muzeyi arasında muzey işinin inki-
şafı və mədəni irsin qorunması sahəsində 5 il-
lik əməkdaşlıq memorandumu imzalanıb. Bu 
memoranduma əsasən, 2016-cı ilin oktyabr 
ayında Azərbaycan Xalça Muzeyində Belqrad 
Etnoqrafiya Muzeyinin ecazkar eksponatların-
dan ibarət Pirot kilimləri sərgisi keçirilib.

Həmin əlaqələrin davamı olaraq 1 iyun 
2017-ci il tarixində Belqrad Etnoqrafiya 
Muzeyində “Əvəzolunmaz dəyərlər” adlı sərgi 
düzənlənib. Sərgi bu il Azərbaycan Xalça Mu-
zeyinin 50 illik yubileyinə həsr olunmuş silsilə 
tədbirlər çərçivəsində təşkil olunub. Sərginin 
kuratoru Azərbaycan Xalça Muzeyinin di-
rektoru, İCOM Azərbaycan Milli Komitəsinin 
sədri, Azərbaycan Dövlət Rəssamlıq Akade-
miyasının dosenti, sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə 
doktoru Şirin Məlikova, dizayneri isə tanınmış 
avstriyalı memar Kristian Şturmingerdir.

Açılış mərasiminə Serbiya Respublikası 
Mədəniyyət və İnformasiya Nazirliyinin, digər 
dövlət qurumlarının, ictimaiyyətin və diplo-
matik korpusların nümayəndələri, Belqradda 
fəaliyyət göstərən Azərbaycan Mədəniyyət 
Mərkəzinin, Serbiya–Azərbaycan Ticarət Pa-
latasının və Serbiya–Azərbaycan Dostluq 
Cəmiyyətinin rəhbərliyi və üzvləri, Serbiyada 
yaşayan, çalışan və təhsil alan azərbaycanlılar 
və KİV nümayəndələri qatılıblar.

ƏVƏZOLUNMAZ DƏYƏRLƏR –
Belqrad Etnoqrafiya Muzeyində sərgi



33Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017 333333MəMəMəMəMəMəMəMəMəMMMəM dədədədədədədədəd ininiiyyət.AZ / 3 • 20017

Tədbirdə çıxış edən Belqrad Etnoqrafiya Muzeyinin direktoru Miryana Menkoviç, Azərbaycan Xalça Muzeyinin direktoru Şirin Məlikova, 
Serbiyadakı Azərbaycan Mədəniyyət Mərkəzinin direktoru Zərifə Əlizadə, Serbiya Mədəniyyət və İnformasiya Nazirliyinin nümayəndəsi və 
digər şəxslər iki ölkə arasındakı mədəni əməkdaşlıqdan bəhs edərək Pirot kilimlərinin ötən il Bakıda, Xalça Muzeyimizin eksponatlarının isə 
bu il Belqradda nümayiş etdirilməsinin bu əməkdaşlığa töhfə verdiyini, xalqlarımızın yaxınlaşmasına və mədəniyyətlərimizdə olan oxşarlıq 
və fərqliliklərlə tanışlığına xidmət göstərdiyini bildiriblər.

47 ədəd eksponatdan ibarət “Əvəzolunmaz dəyərlər” sərgisində 
XIX–XX əsrlərə aid xovsuz və xovlu xalçalar, xalça məmulatları, 
görkəmli xalçaçı-rəssam, xalça elminin və Azərbaycan Xalça Mu-
zeyinin banisi Lətif Kərimovun müəllif xalçaları, eyni zamanda 
XIX əsrə aid misgərlik, bədii tikmə və milli geyim nümunələri də 
təqdim olunub. 3 vitrin üzrə nümayiş olunan xalçaların əhalinin 
müxtəlif təbəqələrinin həyatındakı gündəlik rolu və mənəvi-estetik 
aspekti tərənnüm edilib.

Tədbir zamanı Serbiyadakı səfirliyimizin və Mədəniyyət 
Mərkəzinin təşkilatçılığı ilə serb və azərbaycanlı musiqiçilərin 
ifasında Azərbaycanın xalq mahnısı “Bu gün ayın üçüdür”, Tofiq 
Quliyevin “Sənə də qalmaz” və “Bax gəlib ilk bahar” mahnıları və 
“Bayatı-Şiraz” muğamı səsləndirilib.

Bir aya qədər davam edən sərgidə zəngin mədəniyyətimizin in-
cisi olan qədim xalça nümunələrimiz serb ictimaiyyəti tərəfindən 
böyük maraqla qarşılanıb. Tədbir Serbiya kütləvi informasiya 
vasitələrində  də işıqlandırılıb.



34 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

“Mən bakılıyam, Bakı mənim evimdir, mənim vətənimdir, burada 
mənim dostlarım yaşayır. Dünyanın harasında olsam da, hər zaman 
Bakıya qayıdacam ”  – hər festivalda bu baş verir... Mstislav Rostro-
poviç Bakıya qayıdır... və bu görüşlər çox duyğusal və parlaq keçir...  

Heydər Əliyev Fondu, Azərbaycan Respublikasının Mədəniyyət 
və Turizm Nazirliyi və Mstislav Rostropoviç Fondunun birgə səyləri 
sayəsində paytaxtımızın musiqi həyatında gözəl ənənələrdən 
birinə çevrilmiş, özgün yerini tutmuş və XX yüzilliyin ən görkəmli 
musiqiçilərindən birinin adı ilə bağlı olan bu festivalın 9-cu bəlirtisi 
maestronun adına aid iki tarixlə əlamətdar oldu – festival bütövlükdə 
ustad violonçel ifaçısı və dirijorun (27 mart 1927 – 27 aprel 2007) 90 
illik yubileyinə, bağlanış konserti isə vəfatının 10 illiyinə həsr edildi. 
Musiqi bayramının proqramı violonçel aləti qədər qabaritli və geniş 
ifadə imkanlarına malik tərzinə bu dəfə də sadiq qalmışdı – hər 
günü ayrıca bir musiqi bayramı təəssüratı doğururdu.

Açılış mərasimində mədəniyyət və turizm naziri  Əbülfəs Qarayev 
və xanım Olqa Rostropoviç qonaqları səhnədən birgə salamladılar. 
Cənab nazir böyük ustad və dahi şəxsiyyət olan Mstislav Rostropo-
viç adına keçirilən festivalın mədəniyyət hadisələrimiz təqvimində 
ən mühüm günlərdən hesab olunduğunu vurğuladı. 2006-cı ildə, 
sonuncu dəfə  Bakıda olarkən Mstislav Rostropoviçin  təşəbbüsü ilə 

keçirilən Şostakoviç adına festivalı yada salaraq qeyd etdi ki, həmin 
festival çərçivəsində Şostakoviçin, demək olar, bütün simfonik 
əsərləri səslənmiş və bu tədbirdən sonra böyük klassik musiqi fes-
tivalının keçirilməsi ideyası ortaya çıxmışdır: “Təəssüfl ə bildirmək 
istəyirəm ki, növbəti il biz onu itirdik, lakin arzusu  məhz 2007-ci ildə 
reallaşdı. Belə ki, görkəmli sənətkarın adını daşıyan festival 2007-ci 
ildə və ilk dəfə vətəni Bakıda reallaşdı”. 

Nazir bu festivalın Azərbaycanda artıq IX dəfə keçirilməsi 

təşəbbüsünü dəstəklədikləri üçün ölkə prezidenti cənab 

İlham Əliyevə, Azərbaycanın birinci xanımı və I vitse-

prezidenti Mehriban Əliyevaya, Heydər Əliyev Fonduna 

öz təşəkkürlərini bildirdi. 

Daha sonra Olqa Rostropoviç Bakı üçün darıxdığını və burda ol-
maqdan məmnunluğunu qeyd edərək hər gəlişinin görkəmli insan-
larla ünsiyyət, əziz dostlarla görüşlər olduğunu vurğuladı. Nyu-York, 
Vaşinqton, Paris, Sankt-Peterburq, Moskvadan sonra bu festivalın 
Bakıda davam etməsindən qürur duyduğunu, növbəti bir neçə gün 
ərzində ölkəmizə təşrif buyuran tanınmış musiqi kollektivlərinin  
(“Vyana-Berlin” Kamera Orkestri , Drezden Ştaatskapella, Sankt-
Peterburq Akademik Simfonik Orkestri) tamaşaçıların görüşünə 
gələcəklərini ruh yüksəkliyi ilə bəyan etdi. 

Festivalda premyera

M.Maqomayev adına Dövlət Filarmoniyasında baş tutan festiva-
lın açılış mərasiminin şərəfini qorumaq ev sahibinə – Ü.Hacıbəyli 
adına Dövlət Simfonik Orkestrinə həvalə edilmişdi. Bədii rəhbər və 
baş dirijor maestro Rauf Abdullayevin idarəsi ilə musiqiçilər ənənəvi 
və müasir klassik musiqi nümunələrinin peşəkar və özünəxas ifası 
ilə festivalın sonrakı ahənginin “nəbzini” və ritmini təyin etmiş oldu-
lar. Və bu o dərəcədə dəqiq baş verdi ki, növbəti dörd gün ərzində 
əlahəzrət Musiqi Bakı musiqisevərlərinin damarlarındakı qanın 
dövriyyəsinə də hakim kəsildi. İlk səslənən əsər italyan inqilabının 
maestrosu adlandırılan Cüzeppe Verdinin Rusiya opera səhnəsi 
üçün yeganə bəstəsi olan Peterburq Böyük Kamennıy Teatrının si-
farişi ilə 1861-ci ildə yazdığı “Taleyin gücü” operasından uvertüra 
idi. Bu uvertüranı Verdi operanın 1869-cu ilə aid ikinci redaktədəki 

MUSİQİ

Bizim və bütün dünyanın
Mstislav Rostropoviçi!..

Mstislav Rostropov



35Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

quruluşu zamanı əlavə edib. İtalyan musiqisini əvəz edən Pyotr İliç 
Çaykovskinin 1875-ci ildə bəstələdiyi “Fortepiano və orkestr üçün 
1 №-li  konsert”i oldu (solist Murad Adıgözəlzadə). Bəstəkarın ən 
çox ifa olunan konsertləri arasında birinci yerdə dayanan bu əsər 
pianoçu, dirijor və ictimai xadim A.Ziloti tərəfindən Çaykovskinin 
vəfatından sonra redaktə edilib. Halbuki müəllif sağlığında belə bir 
redaktəyə izin verməmişdi və hazırda dünya musiqiçilərinin repertu-
arından əskik olmayan məhz bu redaktədə olan variantdır. 

Konsertin ikinci hissəsində tamaşaçılara görkəmli Azərbaycan 
bəstəkarı Xəyyam Mirzəzadənin “Diptix” adlı 3 №-li simfoniyası 
təqdim edildi. Əsər ilk dəfə  məhz bu festivalda ifa olundu. Solist 
beynəlxalq müsabiqələr laureatı Ümidə Abbasova idi. Daha sonra 
XX əsrin  məşhur italyan bəstəkarı Ottorino Respiginin (1879–1936)  
1916–1928-ci illərdə yazdığı “Pini di Roma” simfonik poeması və ya 
triptixi təqdim edildi. Romanın üç rəmzinə – fəvvarələrinə, Roma 
şamlarına, yəni pinilərə və Roma bayramlarına həsr olunan bu əsər 
Roma trilogiyası, yaxud simfonik poemalar triadası da adlandırılır. 
Açılış konsertinin sonunda orkestrin ifasında  Leonard Bernstaynın 
“Slava! A Political Overture for Orchestra” əsəri səsləndi.

“Vyana-Berlin”in Bakı benefisi

Rostropoviç festivalının ikinci günü klassik musiqinin 
qanunvericilərindən olan avstriyalıların və almanların bir kollektivdə 
birləşdikləri “Vyana-Berlin” Kamera Orkestrinin konserti bizi “Mo-
sartino” təəssüratının ilk anımlarının cazibəsinə saldı. Dirijor Honek 
Raynerin idarəsi ilə orkestr əvvəlcə Volfqanq Amadey Mosartın 
(1756–1791) 1787-ci ildə bəstələdiyi “Kiçik gecə serenadası” əsərini 
ifa etdi. Bəstəkarın vəfatından sonra partiturası dərc edilən bu əsər 
sifarişlə yazılıb və ilkin variantda beşhissəli olub, lakin beşinci 

hissənin taleyi bəlli deyil. O axşam sanki filarmoniyanın zalındakı hər 
kəs bu əsrarəngiz əsərə köklənmişdi. Ümumiyyətlə, musiqiçilərin 
ustalığı sayəsində bu sözü Mosartın 1772-ci ildə yaratdığı “Simli 
kvartet üçün divertisment”, Yozef Haydnın (1732–1809) 1765-ci ildə 
“Violonçel və orkestr üçün 1 №-li konsert”, “La Passion” adlı 49 №-li 
simfoniya əsərlərinə də aid etmək olar. Müller-Şott nəslinin cavan 
və artıq görkəmli violonçel ifaçısı Daniel Müller-Şottun ifası, bəstəyə 
yanaşma tərzi maestro Rostropoviçin adını daşıyan festivalı bəzəyən 
elementlərdən biri kimi yadda qaldı. 

Honek Rayner fasilədə “Mədəniyyət.AZ”ın əməkdaşına bunları 
söylədi:

“Təbii ki, festival haqqında bu vaxta qədər məlumatım 

var idi. Onu da deyim ki, Mstislav Rostropoviç özü 

vaxtilə Vyanada çıxış edib. Bakıya isə ilk səfərimdir. 

Və ümumiyyətlə, Rostropoviç festivalında da ilk çıxışı-

mızdır. Bakı dinləyiciləri çox emosionaldırlar... Bu cəhət 

musiqiçilərə fərqli, müsbət təsirini göstərməyə bilməz. 

Festivalın proqramı və təşkilati tərəfi çox gözəldir...”

Akkordeonlu dirijor

Festivalın üçüncü gününə də ev sahibliyini filarmoniya etdi. Və bu 
dəfə də musiqi xiridarları daha bir maraqlı kollektivlə tanış oldular – 
“Drezden Ştaatskapella” ilə. Türk əsilli israilli dirijor Ömər Meir Vellber 
tamaşaçıları azəri türkcəsində salamlayıb festivalımızda iştirakdan 
qürur duyduğunu və xoş dinləmələr arzusunu ifadə edəndən sonra 
ilk səslənən əsər Volfqanq Amadey Mosartın 8 yaşında bəstələdiyi 
“1 №-li simfoniya”sı oldu. Dərhal sonra bəstəkarın “Fortepiano və 
orkestr üçün 9 №-li konsert”i və “Fortepiano və orkestr üçün 17 №-li 



36 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

konsert”i təqdim edildi. Gənc pianoçu, 22 yaşlı kanadalı polyak Yan 
Ljetskinin gəncliyə xas coşqun və peşəkara məxsus bitkin ifası la-
yiqli minnətdarlıqla qarşılanaraq “na bis!” çıxışına dəvət aldı, o isə 
öz növbəsində yenicə qazandığı bakılı pərəstişkarlarını F.Şumanın 
“Uşaq səhnələri” fortepiano silsiləsindən “Xəyallar” (“Traumerei”) 
adlı parçanın ifası ilə sevindirdi. Konsertin ikinci hissəsi Alfred Şnit-
kenin – 2 violin və kamera orkestri üçün “Moz-Art a la Haydn” (1977) 
əsəri ilə başladı. Mosartın eskizində yazılan bu əsərin ifası özündə 
qeyri-adi bir tamaşanı birləşdirdi. Musiqiçilər səhnəyə tamamilə 
qaranlıqda çıxırdılar. Orkestrin möhtəşəm pianissimo səslənməsi 
və işıq eff ektləri hər kəsi nəfəs almadan dinləməyə vadar etmiş-
di. Bu, tamamilə yeni bir dalğa idi. On dəqiqədən çox davam edən 
alqışlardan sonra dirijor yenidən səhnəyə öz akkordeon aləti ilə qa-
yıdaraq hər kəsi təəccübləndirdi. O, Astor Piazollanın “Oblivion” və 
“Libertango”sunu yeni aranjimanda orkestrlə birgə ifa etdi. Belə bir 
ifanın isə doğurduğu təəssüratı təsəvvür etmək çətin deyil…

Bir festivalın iki maestrosu

Festivalın son iki günü Heydər Əliyev Sarayının səhnəsində baş 
tutdu. Və hər iki günün möhtəşəmlik cəhətini başda bədii rəhbər və 
baş dirijor Yuri Temirkanov olmaqla Rusiyanın əməkdar kollektivi 
olan D.Şostakoviç adına Sankt-Peterburq Filarmoniyasının Aka-
demik Simfonik Orkestri daha da artırdı. Festivalın ilk gününün və 
yekun konsertlərinin məhz ustad dirijorlar – Rauf Abdullayev və 
Yuri Temirkanov tərəfindən idarə olunması məqamı əsl musiqinin 
zaman çərçivəsinə sığmadığını bəyan edən bir akt təəssüratı do-
ğurdu... Və bu, festivalın son dərəcə gözəl təəssüratlarından biri 
kimi təsir qüvvəsini uzun zaman itirməyəcək. Qeyd edək ki, bu, 
orkestrin və Yuri Temirkanovun Heydər Əliyev Sarayında ilk çıxışı 
deyildi – VII Beynəlxalq Rostropoviç Festivalı çərçivəsində də ma-
estro iki gün – mayın 13-ü və 14-ü bu səhnədə öz virtuozluğunu 
bakılı sənətsevərlərə nümayiş etdirmişdi. Musiqi epoxası yazmaq-
da olan şəxsiyyətlərlə davamlı görüşdən, ünsiyyətdən gözəl nə ola 
bilər?... Orkestrin ilk konsert gününün proqramı Rimski-Korsako-
vun (1844–1908) 1888-ci ildə “Min bir gecə” nağıllarından aldığı 

təəssürat altında yazdığı “Şəhrizad” simfonik süitası, Pyotr İliç Çay-
kovskinin (1840–1893) 1888-ci ildə bəstələdiyi və tam bir il boyunca 
öz bəstəsindən narazı qaldığı “5 №-li simfoniya”sı, Sergey Raxmani-
novun “Birinci simfoniya”sının uğursuzluğu səbəbindən mənəvi böh-
ran keçirəndən sonra yaradıcılıq həyatının yeni dövrünün başlanğıcı 
sayılan və hipnozçu-həkim Nikolay Dala həsr edərək 1900-cü ildə 
yazdığı “Fortepiano və orkestr üçün 2 №-li konsert”dən ibarət oldu. 
Pianoçu Vadim Rudenkonun ifasının coşqusu və ahəngdarlığı Rax-
maninov tərzinin ən dolğun ifadələrindən biri kimi yadda qaldı.

Fasilədə Vadim Rudenkodan ölkəmizdə daha əvvəl olub-
olmamasını, Mstislav Rostropoviçlə görüşüb-görüşməməsini, 
musiqmiz, musiqiçilərimiz haqqında nə bildiyini və s. xəbər aldıq. 
Vadim Rudenko:

“Bakıda dörd il əvvəl Azərbaycanda Rusiyanın 

Mədəniyyət Günləri çərçivəsində keçirilən konsertdə 

çıxış etmişəm. Bu səhnədə isə ilk çıxışımdır. Maest-

ro ilə xoşbəxtlikdən ötəri də olsa tanışlığım olub. Dahi 

insanla görüş, tanışlıq həm möhtəşəm, həm də çaş-

qınlıq doğuran hissdir... Hər halda, mən özümü belə 

hiss etmişdim... Bir qədər özümü itirmiş kimi oluram. 

Musiqiçilərinizlə, təəssüf ki, hər hansı əməkdaşlığımız 

yoxdur, amma inanıram ki, olacaq. Azərbaycan musiqisi 

haqqında məlumatım barədə ciddi cavab verməyə hazır 

deyiləm, amma müəyyən məlumatım var. Rostropoviçin 

bakılı olduğunu isə, əlbəttə ki, dəqiq bilirəm...”

Musiqinin əbədiliyini anlarkən

IX Beynəlxalq Rostropoviç Festivalının bağlanış konserti, yuxarı-
da qeyd etdiyimiz kimi, maestronun vəfatının 10 illiyinə həsr olun-
muşdu. Solist skripkaçı Sergey Doqadin olmaqla Sankt-Peterburq 
Filarmoniyasının Akademik Simfonik Orkestri Yuri Temirkanovun 
idarəsi altında Sergey Prokofyevin (1891–1953) 1917-ci ildə yazdığı  
“1 №-li “Klassik” simfoniya”sını, Dmitri Şostakoviçin (1906–1975) 
1947–48-ci illərdə bəstələdiyi “Skripka və orkestr üçün 1 №-li 
konsert”ini və P.İ.Çaykovskinin 1888-ci ildə ərsəyə gətirdiyi “5-ci 

simfoniya”sını növbəti dəfə təqdim etdi. Sonuncu əsər 
proqramda nəzərdə tutulan İqor Stravinskinin “Petruş-
ka” baletinin əvəzinə ifa olundu. Bu günün konserti də 
“na bis!” sədalarsız ötüşmədi – Sergey Doqadin bakılı 
dinləyicilərinin səngimək bilməyən minnətdarlıq alqış-
larına Henrix Ernstin “Yayın son qızılgülləri” etüdü ilə 
cavab verdi.    

Maraq dairələri vahid meydanda qovuşanlar üçün 
bu məkanın müvəqqəti qapadılması həmişə çox üzü-
cü olur. İllah da bu, musiqi festivalı ola... IX Beynəlxalq 
Rostropoviç Festivalı ilk konsertinin birinci sədalarından 
bağlanış konsertinin vida akkordlarınadək bizi zövq ox-
şamağın ən yüksək dərəcəsində saxladı. 

2019-cu ildə – növbəti X Beynəlxalq Rostropoviç 
Festivalında görüşənədək!.. 



37Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Блиц-интервью 
президента 
Фонда Мстис-
лава Ростропо-

вича, художественного 
руководителя Между-
народного Фестиваля 
Мстислава Ростропо-
вича Ольги Ростропович журналу 
“Медениййет.АЗ” (“Культура.АЗ”).
– Что было бакинского в Мстис-

лаве Леопольдовиче?    
– Баку – родной город папы, он 
помнил и любил его всю свою 
жизнь и часто возвращался сюда. 
Он всегда мечтал проводить здесь   
крупные музыкальные фестивали 
и в 2006 осуществил эту мечту, ор-
ганизовав фестиваль к 100-летию 
Дмитрия Шостаковича….  Его заво-
раживала красота вашего города, 
особая, только ему присущая атмос-
фера, уникальный менталитет его 
жителей. Мне кажется,  что Баку во 
многом  был отражением его души, 
его личности – бесконечно щедрой, 
гостеприимной и тонкой.
– В какой-то момент у меня по-

явилась ассоциация “Моцартино”,  
из-за более частого исполнения 

этого многими любимого велико-

го композитора. Спасибо за такую 

возможность и позвольте спросить: 

связана ли с чем-то такая интенсив-

ность, уделенная произведениям 

Моцарта?

– Музыку Моцарта на фестивале ис-
полняли  немецкие и австрийские 
музыканты   –  камерный оркестр “Ве-
на-Берлин” –  в его  составе ведущие 
участники   Венского и Берлинско-
го  филармонических оркестров,  - и 
Дрезденская Штаатс-капелла – ста-
рейший оркестр в Европе.  Так что 
вполне естественно, что  они  захоте-
ли  включить в программу гастролей 
своего   непревзойденного  гения, и 
продемонстрировали по-настоящему 
эталонное исполнение. Но, помимо 
произведений Моцарта,  на фестивале 
звучали произведения  многих других 
великих композиторов – Чайковского, 
Римского-Корсакова, Рахманинова,  
Прокофьева, Шостаковича,  Шнитке … 
Настоящее музыкальное изобилие… 
– Ольга Мстиславовна, как вы оце-

ниваете творческий уровень и ор-

ганизационную 

сторону нынеш-

него фестиваля? 

Удалось ли осу-

ществить все за-

думанное?

– В этом году Фе-
стиваль, как и мно-

гие другие проекты нашего  Фонда 
и Центра Оперного Пения Галины 
Вишневской,  посвящен 90-летию 
Мстислава Ростроповича. Поэтому 
мне было особенно важно, чтобы он 
прошел не просто на традиционно 
высоком уровне, но стал настоящим 
культурным событием – ярким и за-
поминающимся. Как мне кажется, 
это удалось воплотить в полной мере. 
В родном городе папы в честь его дня 
рождения выступили известнейшие  
европейские и отечественные музы-
канты и,  конечно,  лучшие музыкан-
ты  Азербайджана.  Я довольна тем, 
как прошел Фестиваль, и полностью 
разделяю чувства публики, прини-
мавшей каждый концерт с восторгом 
и душевным трепетом. Мне кажется, 
у нас получилось сделать нынешний 
Фестиваль по-настоящему особенным 
и запоминающимся.  

Самира Бехбудгызы

Я ДОВОЛЬНА ТЕМ,
 КАК ПРОШЕЛ ФЕСТИВАЛЬ...



38 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Bakı, İnşaatçılar prospekti, ev 28. Uzun illərdir ki, bu ünvan 
Rəssamlar Evi kimi tanınır. 1958-ci ildə inşa edilmiş bina 
yaradıcı enerji ilə doludur. II Cahan müharibəsindən sonrakı 

Azərbaycan incəsənətinin tarixini yaradan rəssamlar bu evdə qeyri-adi 
ab-havalı məkan yaratmışlar, çünki həm işləyir, həm də yaşayırlar... 
Bu, doğrudan da, sehrli, o zamanlara baxanda çox böyük 5 mərtəbəli 
9 bloklu ev idi – 1-ci və 5-ci mərtəbələrdə rəssamların emalatxana-
ları yerləşir, aralarındakı üç mərtəbədə isə onların ailələri yaşayırdı. 
5-ci orta blok bütövlükdə emalatxanalardan ibarət idi. Necə də gözəl 
həyəti vardı – yaradıcı insanlarla, uşaqlarla dolu idi... Çox tez bir za-
manda sakinlər dostlaşdılar, bütün bayramları, ad günlərini birlikdə 
keçirməyə, bir-birinin evlərinə qonaq getməyə başladılar. Vaxtaşırı 
mənzillərdə karnavalsayağı, qeyri-adi kostyumlu axşamlar keçirilərdi, 
tanınmamaq üçün teatr üslubunda maska və pariklərdən istifadə 
etməklə musiqili əyləncələr təşkil olunardı, axı bu evdə yaşayanlar 
yaradıcı fantaziya sahibləri idilər. Aralarında ən fəalları Şamilovlar, 
Eldarovlar, Salahovlar, Nərimanbəyovlar, Qasımovlar, Əfəndiyevlər, 
Mirzəzadə, Tərlanov, Sadıqzadə və Şahtaxtinskaya, Nəcəfqulu və 
Mustafayeva, Feyzullayev və Səmədov ailələri idi. Çox vədə bura Səttar 
Bəhlulzadə və Mikayıl Abdullayev də gələrdi. Evin gözəl, yaraşıqlı və 

gənc ailələrindən biri Tağı Tağıyev və Həbibə Muradxanlı ailəsi idi: Tağı 
– enerjili, ambisiyalı və istedadlı rəssam, Həbibə isə milli televiziya-
mızın bünövrəsini qoyan, bənzərsiz və həyatının sonuna qədər burada 
redaktor vəzifəsində çalışan jurnalist... Həddən artıq pozitiv və enerji-
li – həyatsevər, hazırcavab, ziyalı və sözün əsl mənasında sadəqəlbli 
insanlar... Birlikdə uzun ömür sürüb iki gözəl oğul böyüdüblər: Namiq 
və Əkrəm. Uşaqlar da ataları kimi rəssamlıq sahəsini seçdilər.

Tağı Tağıyev parlaq,  ağıllı, istedadlı və olduqca sürətlə 

işləyən bir rəngkar idi. Sovet dövrü Azərbaycan 

incəsənətinin ən parlaq ulduzlarındandır, təxəyyülünün 

və fırçasının gücü ilə çoxsaylı sənət inciləri, güclü ener-

ji və rənglərlə dolu realistik və romantik portretlər, 

mənzərələr, monumental tablolar ərsəyə gəlib. Bu gün 

onlar bizim Milli İncəsənət Muzeyimizin zallarını bəzəyir 

və Azərbaycan rəngkarlıq tarixinin şanlı hissəsini təşkil 

edir. 

Sovet dövrü təsviri sənətində müxtəlif formalarda təzahürünü ta-
pan, Azərbaycan mədəniyyətinə xas yaradıcılıq üslublarında Qərbin və 
Şərqin vəhdəti olan və bir-birinə bənzəməyən gözəl rəssamlar mey-
dana gəldi. Tağı Tağıyev yaradıcılığı Avropa klassik üslubu ənənəsinin, 
rus akademik məktəbinin və Azərbaycan rəngkarlıq sənətinin təkrarsız 
sintezidir.  O, istedadı milli ənənə üstündə parlayan bir sənətkardır, 
çünki elə bir mühitdə dünyaya göz açmışdı ki, orada əl işləriylə ya-
ranan gözəlliyə, Şərqin ənənəvi zərgərlik sənətinə böyük əhəmiyyət 
verilirdi. 1917-ci ildə köhnə bakılı zərgərlər ailəsində doğulmuşdu. 
Babası Məmmədtağı məşhur qızıl ustası (qızıl üstə minaçəkən) olub, 
atası Əzizağa da müxtəlif üsullarla işləyən zərgər idi və çox çətin sa-
yılan arakəsmə minası üsulunun sənətkarı sayılırdı. Onları tək Bakı-
da yox, çox-çox uzaqlarda da tanıyırdılar. Məmmədtağının hazırladığı 
məhsullar Moskvanın məşhur Silah Palatasında nümayiş olunurdu, 
Əzizağanın işləri isə 1901-ci ildə Parisdə ümumdünya sərgisində me-
dalla təltif olunmuşdu!

Balaca Tağının istedadını hələ ilk uşaqlıq illərindən böyük 
Azərbaycan rəssamı Əzim Əzimzadə xüsusi qeyd eləmiş və onu 
rəssam peşəsinə yiyələnməyə sövq etmişdi. Gənc Tağı əvvəldən 
rəngkarlıq işlərində özünü incə və ehtiraslı kolorist və boya ustası 
kimi göstərmişdi. Rəssamlıq Texnikumunda oxuyan zaman böyük 
incəsənətin bədii qanunlarına – kompozisiya, rənglərin mütənasibliyi, 
koloristika, perspektiv və s. anlayışlara yiyələnmək üçün çox əmək 
sərf edirdi. 

Psixoloji portretlər ustası

Tağı Tağıyev

RƏNGKARLIQ



39Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

1940-cı ildə isə Moskvaya yola düşərək M.V.Surikov adına Dövlət 
Rəssamlıq İnstitutuna daxil oldu. Müəllimi böyük sovet rəngkarı 
S.V.Gerasimov idi. Burada böyük çalışqanlıqla və bədii qabiliyyətlə 
sehrli təsviri sənətin incəliklərini qavrayır, Moskvanın və Leninqra-
dın muzeylərinin kolleksiyalarının şedevrləriylə tanış olur və oriji-
nalların dahi gözəlliklərini mənimsəyirdi. Tağı Tağıyev, doğrudan da, 
bu təhsil ocağının ən istedadlı tələbələrindən biri sayılırdı, çünki so-
sialist inqilabının banisi Lenin barədə monumental tablo yaratmaq 
qərarına gələndə ona naturadan işləmək üçün Leninin Kremldəki iş 
kabinetində şəkil çəkməyə icazə verildi ki, buna da çox nadir hallarda 
təsadüf olunurdu. Həmin tablo 23 yaşlı rəssamın yeni bir mərhələyə 
qədəm qoyduğunu bildirən əsər, eləcə də Azərbaycanın ilk böyük 
rəngkarlıq kompozisiyası idi. Əvvəlcə 1940-cı ildə bu monumental 
tablo Bakıda Ümumrespublika sərgisində nümayiş olundu, sonra isə 
Moskvada Ümumittifaq sərgidə sənətşünasların böyük rəğbətini qa-
zandı. Bu, sözün tam mənasında əsl triumf idi, lakin tezliklə Böyük 
Vətən müharibəsi başladı və Tağı Moskvanı tərk etməli oldu. Çünki 
çox istedadlı rəssam kimi ordudan kənarlaşdırıldı və Bakıya qayıdıb 
gərgin işə başladı. 

Bu illərdə rəssam müharibə qəhrəmanlarının portretlərini çəkir, 
döyüşçü ruhunun qaldırılması üçün müharibə, batal janrında kom-
pozisiyalar hazırlayır, irihəcmli tarixi tablolar yaradır. Cəbhədə şücaət 
göstərən vətən övladlarının portretləri həqiqi, səmimi, mühüm və 
sərtdir, bunlar məhz vətənpərvər insanlar, müharibə qəhrəmanlarıdır, 
öz torpaqlarının keşikçiləridir: Həzi Aslanov, Əjdər Məmmədov, 
Hüseynbala Əliyev, Maniyev, Muradov, Neymətov və başqaları bu 
qəbildəndir.

T.Tağıyev monumental kompozisiyalar üzərində də işlədi, bunlar-
dan biri – “Bakının müdafiəsi” pannosu həddən artıq böyük ölçülərə 
(dörd metr) malik idi və unudulmaz təəssürat  bağışlayırdı. Həmçinin 
müharibə dövründə rəssam “Koroğlu” adında monumental triptix  ya-
radır və əsər üzərində bir neçə il çalışır və bu da müəllif üçün qeyri-adi 
bir müddət idi, çünki, adətən, rəssam yoldaşlarından fərqli olaraq çox 
böyük sürətlə birnəfəsə işləyərdi. 

Tağı Tağıyevin yaratdığı Azərbaycan xal-
qının qəhrəmanı Koroğlu obrazı, demək olar, 
ən çətin, xeyli zəhmət tələb edən tablo idi və 
sanki təsviri dillə yaranan qəhrəmanlıq dasta-
nı kimi incəsənətimizin etalonu sayılır. Burada 
rəssamın çox böyük nailiyyətləri göz qabağın-
dadır: o, şəklin əsasını təşkil edən kompozisi-
yanın gözəl qurucusudur, çoxfiqurlu mürəkkəb 
quruluşların mahir sənətkarıdır, eyni zaman-
da böyük istedadla Azərbaycan və rus təsviri 
məktəblərinin yazı xəttini birləşdirmiş və on-
ların parlaq vəhdətini tapmışdı. Tamaşaçının 
gözü önündə gözəl təbiət fonunda Azərbaycan 
miniatürləri ruhlu, müxtəlif və rəngin dekor-
laşdırılmış milli detallarla dolu ekspessiv dö-
yüş səhnəsi təsvir olunur. Triptixin mərkəzində 
məğrur, azadlıqsevən, psixoloji qarşıdurma 
üstündə qurulan və harmonik səslənən Ko-
roğlu və onun sevgilisi Nigarın obrazları durur. 
Bu, xüsusi xalq aşıq dastanı ruhu ilə dolu və ən 

mükəmməl üsulla yerinə yetirilmiş Azərbaycan epik monumental tab-
losudur. Sanki kətandan qeyri-adi sehrli enerji saçılır. 

Tağı Tağıyev psixoloji portretlərin mötəbər ustasıdır. Onun 
qəhrəmanları tamaşaçını ruh yüksəkliyinin qüvvəsi ilə, saf hava 
məkanı ilə cəlb edir. Bunlardan biri müharibə illəri üçün simvolik sa-
yılan və dərin şəxsi əlamətlər daşıyan rəssamın nənəsinin portreti-
dir. Bütövlükdə onun əksi olan ayrı portret, çox sərbəst, həyatsevər 
və ehtiraslı şəkil – Qaraca qızın portretidir. Burada rəssam modelin, 
naturanın gözəlliyindən, məharətlə icra olunan bəzək əşyalarından, 
libasından, baş örtüyündən həzz alır. Qarayanız, əsmər qadının dərisi 
sanki  işıq saçır! Bu portretdə rəssamın modeli öz bacısı Şövkət xa-
nım olmuşdur. O, doğrudan da, qəribə, son dərəcə gözəl qız idi, son-
ralar tanınmış şərqşünas, tarix elmləri doktoru, İran və Azərbaycan 
üzrə mütəxəssis səviyyəsinə yüksəldi. Onunla ünsiyyətdə olanlar 
həmişə məlahətli gözəlliyinə, ağlına, alicənablığına, zövqünə və 
dərin stil hissinə heyran qalardılar. Çoxlarının dediyinə görə, Şövkət 
xanım İsmayılova ən yüksək mənada Azərbaycan ziyalı xanımının 
şəxsləndirilmiş təcəssümü idi. 

Müharibədən sonrakı illərdə rəssam Azərbaycanın 

görkəmli mədəniyyət xadimlərinin portretlərini yaradıb. 

Bunların hamısı dərin psixoloji üslubda və naturanı us-

talıqla mənimsəməklə işlənib. Tağı müəllim həmişə in-

teryerin detallarına, obrazın aşkarlanmasında rol oyna-

yan əşyalara böyük əhəmiyyət verirdi. Rəssamın qanında 

detallaşmaya, əşyaların gizli həyatının göstərilməsinə, 

çoxmənalı aksesuarların dəqiq və rəngarəng yazıl-

masına olan meyil yaradıcı şəxsiyyətində çox böyük 

müvəff əqiyyətlə özünü büruzə verirdi. Sultan Məhəmməd, 

Bəhruz Kəngərli, Hüseyn Cavid, Səməd Vurğun, Qara Qa-

rayev, Səttar Bəhlulzadə və Kamil Xanlarovun portretləri 

məhz bu qəbildəndir. 

Bəhruz Kəngərli

Səttar Bəhlulzadə



40 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Sənətkarın yaradıcılığı üçün xarakterik tablo “Xalçaların satıcısı” 
adlanır. Bu, Tağı müəllimin ən gözəl, vacib və işarəvi işi olan şəkil av-
toportretdir. Ümumiyyətlə, o, tez-tez avtoportret mövzusuna qayıdardı 
və bu şəkillər vəzifələri və icralarına görə olduqca müxtəlifdir, çünki 
rəssam mütəfəkkir olaraq həmişə öz siması, üz cizgiləri vasitəsilə 
yaranma sirrini dərk etməyə can atır. Avtoportret – düşüncə, fikir, 
refl eksiya, özünü dərk etmədir. Ancaq “Xalçaların satıcısı”nda müəllif 
özünü şən, şad, bir az istehzalı və zarafatçı lovğa kimi fırçaya alır. 
Tamaşaçının gözü qabağında qara Avropa kostyumu geyinmiş, ba-
şında sehrbaz qələndər sarığı, çiyinində gözəl xalça olan əsrarəngiz 
bir Harun-ər-Rəşid dayanmışdı – nəfis Şərq zinəti və Avropa 
təmkinliyinin qarışığı! Yenə də Tağı müəllim bizim qarşımıza qanın-
da olan Azərbaycan incəsənətinə sevgini, kodlaşdırılmış xalça sənəti 
vasitəsilə özünüeyniyyəti, Azərbaycanın zərif rənglər, işarələr və na-
xışlarının himnini qoyur. Rəssam bizi oyuna dəvət edir, eyni zamanda 
bu, rəssamın bir neçə rakursda  özünə baxışıdır, qədim zamanlardan 
gələn insanın maska taxmaq istəyidir, özgə geyim, sima, daha dəqiq 
desək, özgə obrazı əyninə geyib ölçüb baxmaq niyyətidir...

Avtoportret təsviri sənətin ən maraqlı və mürəkkəb janrlarından 
biri sayılır. Tağı Tağıyev avtoportretin, portretin, mənzərənin, natür-
mortun mahir ustası idi. 

Tağı müəllim Bakını çox sevirdi, əsl bakılıydı. Onun gözəl şəhərimizə 
həsr olunmuş çox mənzərələri var: “Bakı” (1948), “Bakı Dənizkənarı” 
(1953), “Bakı şəhəri” (1956), “Dənizdən mənzərə” (1956) və s. Natür-
mort janrını da tez-tez işləyərdi. O, natürmortları xüsusi janr kimi ya-
zar, bundan əlavə, həmişə onları tablonun hissəsi kimi quraşdırardı; 
portretin fraqmenti kimi natürmort öz həyatını yaşayırdı. 

Rəssam respublika və ümumittifaq sərgilərində həmişə fəal iştirak 
edərdi, 1970-ci ildə böyük müvəff əqiyyətlə Moskvada sərgisi keçiril-
mişdi. Digər fərdi sərgidə o, Afrikaya məzuniyyətdən sonra yaranan 
silsilə şəkilləri nümayiş etdirdi və burada da tamaşaçıların böyük 
rəğbətini, marağını qazandı. 

Görkəmli rəssamın işləri bir çox dünya paytaxtlarında nümayiş 
olunub: Qahirə, Dəməşq, Beyrut, Dakar, Moskva, Kiyev, Praqa, Sofiya, 
Berlin, İstanbul, Monreal. 1982-ci ildə “Azərbaycanın xalq rəssamı” 
fəxri adına layiq görülüb. 

Tağı Tağıyev 1993-cü ildə Bakıda dünyasını dəyişib. 
2013-cü ildə Milli İncəsənət Muzeyində rəssamın böyük fərdi 

sərgisi keçirildi – bu, şəhərimizin sakinlərinə və qonaqlarına gözəl 
hədiyyə oldu. 

O, sözün əsl mənasında rəngkar istedadına malik bir insan idi. 
Yaradıcı qüvvəsini cəmləşdirməyi bacaran, çox böyük sürətlə işləyən 
bir rəssam idi. Çoxsaylı dostları ilə gözəl və maraqlı söhbətləri 

sevən, ədəbiyyat, musiqi və təsviri 
sənət aləmində böyük bilgi və 
erudisiya sahibi olan, özünə güvənən 
bir sənətkar idi. Emosional danışardı: 
qalın şüşəli eynəklərinin arxasındakı 
gözləri həmsöhbətinə nüfuz edir və 
mehribanlıqla səmimiyyət saçırdı. Onun 
baxışı sanki görmək və bilmək istəyi 
ilə yaşayırdı. Bu, möhtəşəm baxış idi – 
rəngkar baxışı… 

Gülrəna Qacar,
sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru, 

dosent 

Qara Qarayev

“Bakı”, etüd. Kətan, yağlı boya, 1959.

Hüseyn Cavid

Kamil Xanlarov



41Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

UNUDULMAZ İNSAN
O, bütün ömrünü Üzeyir bəy Hacıbəyli irsinin qorunmasına, tədqiqatına və təbliğatına həsr etdi

PORTRET

1979-cu ilin avqust ayının sonuncu günü idi. Musiqi Texnikumu-
nun fortepiano şöbəsini fərqlənmə diplomu ilə bitirdikdən sonra 
Azərbaycan Dövlət Universitetinin jurnalistika fakültəsinə daxil ol-
muşdum. Artıq II kirs tələbəsi idim. Mənə ozamankı “Ədəbiyyat və 
incəsənət” qəzetindən dahi bəstəkarımız Üzeyir bəy Hacıbəylinin 
ev-muzeyi haqqında məqalə yazmağı tapşırmışdılar. Muzey ar-
tıq 4 il idi fəaliyyət göstərirdi. Bu mədəniyyət məbədində məni 
çox mehribanlıqla qarşılayıb eksponatlarla tanış etməyə başla-
dılar. Maraqlandığım bəzi məqamlara aydınlıq gətirməyə çətinlik 
çəkən əməkdaşlardan biri otaqdan çıxıb ucaboylu, kübar, zadəgan 
görkəmli, əlində əsa olan, vüqarlı bir şəxslə qayıtdı. Tanış olduq. 
Muzeyin direktoru Ramazan Xəlilov olduğunu öyrəndim. Hə� ənin 
bazar günü olmasına baxmayaraq direktor iş başında idi. Və mənim 
onunla tanışlığım beləcə başladı. Gəlişimin məqsəd və məramını 
söylədim. R.Xəlilov böyük həvəslə Üzeyir bəy Hacıbəyli və muzey 
haqqında dəyərli məlumatlar verdi. O vaxt Ramazan müəllimin 78 
yaşı vardı. Bu yaşda insanın hafizəsi, danışıq qabiliyyəti, Üzeyir bəyə 
olan sevgisi valehedici idi. Muzeylə tanışlıqdan sonra Ramazan 
Xəlilov mənimlə maraqlandı. Musiqi təhsili aldığımı, hazırda isə uni-
versitetin jurnalistika fakültəsində oxuduğumu söylədim. Simasında 
məmnunluq hissi sezdim. Dərhal özünün də jurnalist olduğunu bil-

dirib işləyib-işləmədiyimlə maraqlandı. Hələlik heç yerdə çalışmadı-
ğımı söylədim. Dərhal: “Bu muzeydə işləmək istərdinizmi?” – deyə 
soruşdu. Mənim üçün gözlənilməz olan bu suala məmnuniyyətlə 
“bəli” cavabını verdim. “Elə isə sabahdan işə gəlin” dedi. Beləliklə, 
1 sentyabr 1979-cu ildən dünya şöhrətli dahi bəstəkarımız Üzeyir 
bəy Hacıbəylinin ev-muzeyində, Ramazan Xəlilov kimi sözün əsl 
mənasında böyük ziyalı, ensiklopedik bilikli bir insanın rəhbərliyi al-
tında əmək fəaliyyətimə başladım. Düz 25 il yarım həmin mədəniyyət 
müəssisəsində çalışdım. Bu müddətin 20 ilini unudulmaz insan, 
gözəl ziyalı Ramazan Xəlilovla çiyin-çiyinə, onun vəfatından sonra 5 
ay qızı Nərgiz Xəlilova ilə işlədim. Qalan 5 ildə isə muzeyə rəhbərlik 
etdim. Gəncliyimin ən gözəl günlərini sərf etdiyim, xüsusilə Rama-
zan Xəlilovun rəhbərliyi altında fəaliyyət göstərdiyim o illəri heç vaxt 
unutmaram.

Ramazan Xəlilov qeyri-adi insanlardan idi. Bu şəxslə 

adicə söhbət etmək insana böyük zövq verirdi. O qədər 

mədəni, səmimi, yüksək səviyyəli, kübar idi ki, onunla 

ünsiyyətdə olmaqdan ayrıca bir qürur duyurdum. Geniş 

erudisiya sahibi olan bu insana hansı mövzuda sual ün-

vanlasan, dəqiq, əhatəli cavab verirdi. Böyük bir nəslin – 

Terequlovlar və Xəlilovlar nəslinin layiqli nümayəndəsi 

idi. Atası Həmzət bəy Azərbaycanın Balakən rayonunun 

Qabaqçöl mahalından, anası Hüsnücamal xanım isə Tif-

lisin sayılıb-seçilən Terequlovlar nəslindəndir.

Böyük həyat təcrübəsi vardı və ondan özüm üçün çox dəyərlər 
əxz etdim. Həmişə qürurla söyləyirəm ki, mən Ramazan Xəlilov 
akademiyası keçmişəm və bu məktəb mənə çox mətləblər 
öyrədib. Taleyimə minnətdaram ki, məni Ramazan müəllim kimi bir 
şəxsiyyətlə qarşılaşdırıb. 

 Azərbaycan mədəniyyəti tarixində xüsusi yeri olan Ramazan 
Xəlilov 27 dekabr 1901-ci ildə Qroznı şəhərində, zadəgan ailəsində 
dünyaya gəlmişdi. O, 1908–1914-cü illərdə Tifl isdə gimnaziyada 
oxumuşdu. Orada II Nikolayla görüşərək çarın bir neçə sualını da 
cavablandırmışdı. 1914–17-ci illərdə Moskvada Straxov gimna-
ziyasında təhsilini davam etdirmiş, sonra yenidən Tifl isə qayıtmış, 

Ramazan Xəlilov 



42 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

atası Həmzət bəyin Azərbaycanın görkəmli generalları Səməd 
bəy Mehmandarov və Əliağa Şıxlinskinin xeyir-duası ilə yaratdığı 
“Ləzgi alayı”nda xidmətə başlamışdı. 1918-ci ildə Azərbaycan Xalq 
Cümhuriyyəti ordusunun strukturuna daxil olan bu alayın tərkibində 
gənc R.Xəlilov Zaqatala, Qəbələ, Şəki və Gəncənin erməni quldur 
dəstələrindən təmizlənməsində çoxlu şücaətlər göstərib. Özü danı-
şırdı ki, “1918-ci ilin əvvəllərində xain Andranik və əlaltısı Hama-
zaspın başçılığı ilə erməni- daşnak qüvvələri Azərbaycanın bir çox 
bölgələrində baş qaldırmışdılar. Onların etdikləri dəhşətli cinayətləri, 
vəhşilikləri öz gözlərimlə görmüşəm. O vaxt Gəncə iki hissəyə 
bölünmüşdü. Körpünün bir tərəfi azərbaycanlıların, o biri tərəfi 
ermənilərin əlində idi. General Ə.Şıxlinskinin əmri ilə biz Şəkidən 
Goranboya gəlib dincəldik, səhəri gün Gəncəyə hücuma keçdik. 
Ermənilər qorxularından dovşan kimi qaçırdılar”.

Ramazan Həmzət oğlu 1920-ci ildə, bolşeviklər hakimiyyətə 
gəldikdən sonra milli orduda xidmətinə görə həbs edilib. O günləri 
ürək ağrısı, həyəcanla yada salar, qəhər onu boğa-boğa həbsxana 
kamerasında atası ilə görüşündən söhbət açardı. Xatirələrini 
dinlədikcə bu insanın necə əzablı yollar keçdiyini düşünür, lakin 
qeyri-adi iradəsinə, mətinliyinə heyran qalırdım. Qorxu nə olduğunu 
bilməmiş, müdrikliyi, uzaqgörənliyi, mərdliyi onu hər zaman xilas 
etmişdi. 

1923-cü ildə Ramazan Xəlilov jurnalistika sahəsində 

fəaliyyətə başlayır, 1933-cü ildə Moskva Redaktə-

Nəşriyyat İnstitutunda peşəkar mühərrir təhsili alır. İlk 

qələm təcrübəsinə “AzərTAC”-da yiyələnən gənc müxbir 

sonralar “Yeni yol”, “Kommunist”, “Bakinski raboçi”, 

“Pravda”, “Kommunist Qruzii”, “Pravda Vostoka”, “Sovet 

Gürcüstanı” və s. mətbuat orqanlarında, ümumiyyətlə, 

38 adda qəzet və jurnallarda sanballı yazılarla çıxış et-

miş, keçmiş SSRİ miqyasında tanınan jurnalist olduğun-

dan bir müddət “Komsomolskaya pravda”nın Azərbaycan 

üzrə xüsusi müxbiri kimi fəaliyyət göstərmişdi.

 1933–38-ci illərdə Leninqrad (Sankt-Peterburq) şəhərində ya-
şamış, Azərbaycanın “Kommunist”, Gürcüstanın “Kommunist Qru-
zii”, “Sovet Gürcüstanı”, “Pravda Vostoka” qəzetlərini bu şəhərdə 
təmsil etmişdi. R.Xəlilov Azərbaycan, tatar, avar, ləzgi, gürcü və rus 
dillərində sərbəst danışırdı. Həmişə isə belə deyirdi: “Anam tatar, 
atam avar, vətənim Azərbaycandır”.

 1938-ci ildə böyük dühamız Üzeyir bəy Hacıbəylinin dəvəti ilə 
Bakıya gələrək əvvəlcə Azərbaycan Dövlət Konservatoriyasın-
da onun şəxsi katibi, 1941–53-cü illərdə isə musiqi təhsili ocağı-
nın I prorektoru vəzifəsində çalışıb. Ü.Hacıbəylinin ömrünün son 
dəqiqələrinə qədər yanında olan R.Xəlilov azman sənətkarın hər bir 
arzusunu yerinə yetirib. Dahi bəstəkarımızın həyat və yaradıcılığının 
gözəl bilicisi, alovlu təbliğatçısı onun vəfatından sonra da adının 
əbədiləşdirilməsi üçün əlindən gələni əsirgəmədi – çünki nəzərində 
Üzeyir bəy müqəddəs insan idi. Saatlarla ölməz sənətkar haqqında 
danışmaqdan usanmazdı. Həmişə deyərdi ki, tale məni çox məşhur 
şəxsiyyətlərlə qarşılaşdırıb, görüşdürüb, lakin Ü.Hacıbəylinin yerini 
verən, ona tay olan ikinci bir şəxsə rast gəlmədim həyatımda. Mən 
Üzeyir bəyi xeyirxahlığın və humanistliyin dahi mücəssəməsi adlan-
dırardım”.

 Gözəl təşkilatçılıq qabiliyyətinə malik olan Ramazan Xəlilov kon-
servatoriyada çalışmaqla yanaşı, eyni zamanda 25 il Azərbaycan Mu-
siqi Fonduna rəhbərlik etmiş, Opera və Balet Teatrında sərəncamçı 

Şəkildə sağdan Ramazan Xəlilov, S.Qarabağlı, 

M.Maqomayev, F.Bədəlbəyli və başqaları



43Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

direktor kimi çalışmış, 1952-ci ildə Opera Studiyasını 
yaradaraq uzun illər onun direktoru olmuşdur.

1975-ci ilin 20 noyabrında – Üzeyir bəy Hacıbəylinin 
vəfatından düz 26 il sonra ümummilli liderimiz 
Heydər Əliyevin şəxsi təşəbbüsü və köməkliyi ilə 
Bakıda dünya şöhrətli sənətkarın xatirə ev-muzeyi 
açıldı. Muzeyin yaradılmasında böyük xidmətləri 
olan Ramazan Xəlilov elə həmin ildən də ulu öndər 
tərəfindən bu sənət məbədinə ömürlük direktor 
təyin edildi. Üzeyir bəy irsinin qorunmasında, 
araşdırılmasında və yeni nəsillərə çatdırılmasın-
da onun gördüyü işlər danılmaz və əvəzsizdir. 
Təəssüf ki, bu gün Ramazan Xəlilovun əməyini, 
vaxtilə gördüyü işləri öz adına çıxıb kitab nəşr 
etdirənlər var. Həyatda heç nə cavabsız qalmır. 
Tez, ya gec haqq öz yerini tapır. Əfsuslar ol-
sun ki, bu gerçəkliyi anlamayan, mahiyyətinə 
varmayan insanlar hələ də mövcuddur...

Üzeyir bəy Hacıbəyli irsinin yorulmaz 
tədqiqatçısı və təbliğatçısı Ramazan Xəlilov 
ömrünün son dəqiqəsinə qədər çalışdı. 
Şəxsi stenoqrafçısı vardı, saatlarla danışar, 
stenoqrafçı yazardı. Öz xatirələrindən baş-
qa, R.Xəlilov ozamankı SSRİ məkanında, 
Azərbaycanda və başqa məmləkətlərdə tanınmış, məşhur insan-
ların, sənətkarların Üzeyir bəy Hacıbəyli haqqında xatirələrini top-
lamış, hətta Moskvada “Sovetski kompozitor” nəşriyyatına təqdim 
etmişdi. Lakin qara qüvvələr onun nəşrinə mane oldular. Ramazan 
müəllim həmin materialları nəşriyyatdan geri aldı və şəxsi arxivində 
saxladı... 

Bütün bunlarla yanaşı, Ramazan Xəlilov tərcümə ilə də ciddi 
məşğul olurdu. Üzeyir bəyin dünya şöhrətli “Arşın mal alan” ope-
rettasını rus dilinə çevirmiş, onun tərcüməsində əsər Moskvada, 
Sankt- Peterburqda, Riqada, Tallində və digər şəhərlərdə tamaşaya 
qoyulmuşdu. Həmçinin Vasif Adıgözəlovun “Nənəmin şahlıq quşu”, 
Azər Rzayevin “Hacı Kərimin Aya səyahəti” musiqili komediyaları-
nı, Nəriman Nərimanovun “Bahadır və Sona”, İslam Səfərlinin “Göz 
həkimi” əsərlərini rus dilinə tərcümə etmişdi.

 Mədəniyyətimizin inkişafında, milli musiqi kadrlarının 
yetişdirilməsində Ramazan Xəlilovun rolu danılmazdır. O, uzun illər 
musiqi mədəniyyətimizin təbliği ilə də məşğul olub, Azərbaycan 
mədəniyyətinə dair bir neçə kitab yazıb. Elə bu istiqamətdəki 
fəaliyyətinə görə Azərbaycan Bəstəkarlar İttifaqının fəxri üzvü seçi-
lib. 1995-ci ildə prezident Heydər Əliyevin sərəncamı ilə Azərbaycan 
mədəniyyətinin inkişafında, xüsusilə dahi bəstəkar Üzeyir bəy 
Hacıbəylinin ədəbi və musiqi irsinin qorunmasında və təbliğindəki 
xidmətlərinə görə “Şöhrət” ordeni ilə təltif edilib.

Bəli, Hacıbəyli irsinin pərən-pərən olub dağılmasına, 
mənimsənilməsinə məhz Ramazan müəllim imkan vermədi. Onun 
təəssübkeşliyi sayəsində Üzeyir bəy irsi bir yerə toplandı, bir arxivdə 
cəmləşdirildi.

Ramazan Xəlilov enişli-yoxuşlu, eyni zamanda çox şərəfl i və 
zəngin həyat yolu keçmişdir. Bir insan kimi də həm ölkəmizdə, 
həm də onun hüdudlarından uzaqlarda böyük nüfuz sahibi idi. Yanı-
na məsləhətə gələn heç kəsi ümidsiz qaytarmazdı. Qapısı hamının 
üzünə açıq idi. İnsanlara kömək etməyi özünə borc bilərdi. Rəhbəri 
olduğu muzeyin əməkdaşlarına isə əsl atalıq qayğısı göstərər, on-
ların hər bir müşkül işini yoluna qoymağa çalışardı. R. Xəlilovla bir 
dəfə görüşən onu heç vaxt yaddan çıxarmazdı.

Bu ilin dekabr ayında Ramazan Xəlilovun anadan olma-

sının 115 ili tamam olacaq. 115 ilin böyük bir qismini 

Azərbaycan xalqına, onun mədəniyyətinə, incəsənətinə, 

dahi Üzeyir bəy Hacıbəyliyə sadiqliq göstərərək 

xidmətdə bulunan bir insanı unutmaq mümkündürmü?

 Əlbəttə yox! Həyatda elə insanlar var ki, illər ötsə də, onun si-
ması, insanlıq keyfiyyətləri, əməli, kübarlığı, zadəganlığı, ziyalılığı 
unudulmur, yaddaşlara, hafizələrə, qəlblərə həkk olunur. Taleyin 
min bir zərbələrinə tuş gəlsələr də, o insanları yaddaşlardan silmək 
mümkün deyil. Haqq nazilər, amma üzülməz. Və bir gün fırtınadan 
sonra gələn həzin bir həyat öz axarına düşür. Bax belə keşməkəşli 
həyat keçmiş Ramazan müəllimi də unutmaq qeyri-mümkündür. 

Görkəmli mədəniyyət xadimi, geniş erudisiya sahibi, canlı ensik-
lopediya, gözəl ziyalı olan professor Ramazan Həmzət oğlu Xəlilov 
daim onu yaxından tanıyanların və dəyərini bilənlərin qəlbində ya-
şayacaqdır.

Səadət Qarabağlı,
Üzeyirbəyşünas

Ramazan Xəlilov və Azad Mirzəcanzadə



44 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

ELM

Müxtəlif həyat tərzinə və fərqli dünyagörüşünə malik insan-
ların bir cəmiyyətdə yaşamaq imkanları tənzimlənmədikcə 
bəşəri sabitlikdən danışmağın faydası yoxdur. Mədəni 

dünyanın birgəyaşayış qaydalarına münasibəti də sözügedən ya-
naşmanı təsdiqləyir. Bu mənada son vaxtlar mötəbər beynəlxalq 
kürsülərdən daha çox səsləndirilən kulturoloji terminlərdən biri də 
multikulturalizmdir. 

YUNESKO kimi nüfuzlu təşkilatların tribunalarından dilə gətirilən 
multikulturalizm fenomeni getdikcə daha çox elmi araşdırmaların 
tədqiqat obyektinə çevrilməkdədir. Düzdür, bəzən problemlə bağ-
lı “multikulturalizm ifl asa uğramışdır, onun gələcəyi yoxdur” kimi 
təzadlı fikirlər də səsləndirilir. Lakin ümumi rəy bəşəriyyətin xoş 
gələcəyi baxımından nikbin və xoşməramlıdır. Sevindirici haldır ki, 
bu tədqiqatların bir qismində Azərbaycan bir multikulturalizm örnəyi 
kimi araşdırılmaqdadır. 

Ölkəmizdə multikulturalizm sahəsində həyata keçirilən 
fəaliyyətlərin nəticələri bizə bunu deməyə əsas verir ki, obyek-
tiv tarixi-mədəni reallıqlara söykənən belə bir siyasət dünyaya, 
xüsusilə də birgəyaşayış qaydalarının tənzimlənməsində ciddi 
problemlər yaşayan ölkələrə tolerantlıq nümunəsi diktə edir. Res-
publikada artıq ənənəyə çevrilmiş beynəlxalq mədəniyyət tədbirləri 
bəşər sivilizasiyasının problemləri və perspektivlərinə dair mədəni 
dünya təmsilçilərinin fikir və düşüncələrinə müəyyən aydınlıq gətirir. 

Müasir dövrdə cərəyan edən siyasi-mədəni proseslərin 
təzahürləri də təsdiqləyir ki, multikulturalizmdən imtina 
özünütəcridlə nəticələnir. Məhz bu səbəbdən də bəşəriyyətin kultu-
roloji irsinin öyrənilməsi, mühafizəsi və təbliği məsələləri mədəni 
dünyanı getdikcə daha çox düşündürməkdədir. Son illərdə bu 
sahədə bir sıra ciddi layihələr həyata keçirilmiş, konvensiyalar qəbul 
edilmişdir; məsələn, BMT-nin “Mədəni özünüifadə müxtəlifl iyinin 
qorunması və təşviqi haqqında” konvensiyası qəbul olunmuş (1), 
Azərbaycanın milli dəyərləri dünyanın qeyri-maddi mədəni irsi siya-
hısına daxil edilmişdir.

Dünyanın tanınmış ictimai-siyasi, mədəniyyət və incəsənət 
xadimlərinin, nüfuzlu beynəlxalq təşkilatların, kütləvi informasiya 

vasitələrinin rəhbərlərinin bu forumlarda iştirakı və Azərbaycan Res-
publikası Prezidentinin çıxışları bəşəriyyətin təminatlı gələcəyində 
mədəniyyət fenomeninin nə qədər mühüm bir amil olduğunu bir 
daha dünya ictimaiyyətinin diqqətinə çatdırır. Beynəlxalq miqyaslı 
tədbirlərin keçirilməsinin ənənəvi hal alması faktı da təsdiqlədi ki, 
Azərbaycan Respublikasının dövlət siyasətində mədəni müxtəlifl ik 
və tolerantlıq məsələləri prioritet təşkil edir. Multikulturalizmin 
həyat tərzi kimi mühafizəsi və təbliğində cənab İlham Əliyevin möv-
qeyi isə həmin reallığı bir daha təsdiqləyir və prosesin davamlılığına 
təminat verir. Bütün bu mötəbər tədbirlərdə davamlı milli inkişaf, 
mədəniyyətlərin dialoqunun nəticə etibarilə səmərəliliyi və multi-
kulturalizmin təsdiqi, insan kapitalının inkişafı və qarşılıqlı faydalı 
əməkdaşlıq üçün kulturoloji fikir mübadiləsinin strateji əhəmiyyəti 
nəzərdən keçirilmişdir. Belə tədbirlərin məhz Azərbaycanın pay-
taxtında keçirilməsinin heç də təsadüfi olmadığı prosesin sonrakı 
uğurları ilə də təsdiqləndi. Dünya belə bir gerçəkliyə əmin oldu ki, 
“Azərbaycan tarixən mədəniyyətlərin qovuşduğu bir diyar olmuşdur. 
Əsrlərboyu müxtəlif xalqların, dinlərin nümayəndələri ölkəmizdə 
bir ailə kimi sülh, əmin-amanlıq, qarşılıqlı anlaşma şəraitində ya-
şamışlar. Bu müsbət meyillər bu gün də davam edir. Bu meyillər 
gələcəkdə daha da gücləndiriləcək və Azərbaycan uğurla inkişafını 
davam edəcəkdir” (2).

Mədəniyyətə dair silsilə tədbirləri özündə ehtiva edən “Bakı 
prosesi” dünyanın görkəmli elm, mədəniyyət və siyasət xadimləri 
tərəfindən də təqdir edilir. 2011-ci ilin oktyabr ayında “XXI əsr: 
ümidlər və çağırışlar” devizi ilə keçirilən Beynəlxalq Humanitar Fo-
rum da bu mənada mədəni dünyanın diqqət mərkəzində olmuşdur. 
Azərbaycan Prezidenti İlham Əliyevin və Rusiya Prezidenti Dmitri 
Medvedevin təşəbbüsü ilə reallaşan ikigünlük Bakı Beynəlxalq Hu-
manitar Forumu çərçivəsində bir sıra qlobal problemlər müzakirə 
olundu və müəyyən qərarlar qəbul edildi. Forumun plenar iclas-
larında müzakirə obyektinə çevrilmiş mövzuların özü mədəniyyət 
sahəsində görüləcək işlərin perspektivlərindən xəbər verir. Belə ki, 
“Postmodernist mədəniyyətdə ənənəvi dəyər sistemləri”, “Biotex-
nologiyalar və etika problemləri”, “Multikulturalizm: nailiyyətlər və 

AZƏRBAYCANDA MULTİKULTURALİZM FENOMENİNİN 

TARİXİ-MƏDƏNİ ASPEKTLƏRİ

Leyla Kərimova,
Azərbaycan Dövlət Mədəniyyət və 

İncəsənət Universitetinin dissertantı         
E-mail: leyla.kerimova.79@mail.ru



45Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

problemlər”, “Sosial jurnalistika və yüksək texnologiyalar”, “Elmlərin 
konvergensiyası” mövzularında aparılan diskussiyalar ümumilikdə 
bəşəriyyətin gələcəyinə nikbin yanaşmağa əsas verir. 

Bəşəriyyəti narahat edən çağırışların həllinin fəlsəfi və huma-
nitar aspektlərinin müzakirə olunduğu forumda öz mövqeyini açıq 
şəkildə bəyan edən prezident İlham Əliyev bildirdi ki, “müxtəlif 
mədəniyyətlərə, müxtəlif dinlərə mənsub xalqlar mehribanlıq, sülh, 
əməkdaşlıq şəraitində yaşaya bilərlər” (3). 

Tarixən qonşu dövlətlərlə münasibətdə dostluq və huma-
nizm prinsiplərini rəhbər tutmuş Azərbaycan Respublikası 
azərbaycanlıların digər xalqlarla ünsiyyətində tolerantlıq ənənələrinə 
stimul vermişdir. Bu mənada Rusiya Federasiyası ilə olan mədəni 
əlaqələri də nümunəvi saymaq olar. İstər Rusiyada yaşayan soy-
daşlarımızın, istərsə də Azərbaycan vətəndaşı olan rusların yaşa-
dıqları ölkələrin mədəni quruculuğunda iştirakları bir tolerantlıq 
nümunəsidir. Həm Rusiya, həm də Azərbaycan elə ölkələr sırasına 
daxildir ki, məkanı daxilində mədəniyyətlər, sivilizasiyalar görüşür, 
birləşir. Məhz belə amilləri nəzərdə tutan cənab İlham Əliyev bəyan 
edir ki: “Azərbaycan çoxmillətli və çoxkonfessiyalı bir ölkədir. Bü-
tün dinlərin nümayəndələri bərabər hüquqa malikdir. Bütün dini 
abidələr dövlət tərəfindən qorunur, bərpa edilir və eyni zamanda 
tikilir. Ölkəmizdə müstəqillik dövründə yaşanan sabitlik və dostluq 
ab-havası, əlbəttə ki, bu gün Azərbaycanı regional ölkə kimi daha 
da gücləndirir” (3).

Beynəlxalq forumlarda dünyanın tanınmış mədəniyyət 
xadimlərinin dilindən səsləndirilən fikirlər də bir daha sübut edir ki, 
dünyada, o cümlədən Azərbaycanda multikulturalizm ənənələri möv-
cuddur. Forum iştirakçıları İlham Əliyevin bu tezisi ilə həmrəyliklərini 
yekdilliklə bildirdilər: “Multikulturalizmin alternativi yoxdur. Multikul-
turalizm gələcək inkişaf üçün ən məqbul variantdır. Çünki multikul-
turalizmin alternativi özünütəcriddir” (2). Həqiqətən də, başqa xalqın 
nümayəndəsinə hörmət – başqa dinə hörmət kimi də xarakterizə edə 
biləcəyimiz multikulturalizm dəyərləri möhkəmləndikcə xalqların 
bir cəmiyyətdə dinc yanaşı yaşama şansları da artmış olur. Cəmiyyət 
daxilində multikulturalizmin bərqərarı ayrı-seçkiliyi aradan qaldırır, 
xalqların və insanların birgəyaşayış qaydalarını möhkəmləndirir.

Müasir Azərbaycanda çoxmillətli, çoxkonfessiyalı cəmiyyət 
mövcuddur. “Bu bizim böyük sərvətimiz, böyük dəyərimizdir. 
Biz bu sərvəti qoruyuruq və qoruyacağıq” (2). Mədəni dünya ilə 
münasibətlərin müqayisəli təhlilinə diqqət yetirdikdə də belə bir 
gerçəkliyin şahidi oluruq ki, multikulturalizm Azərbaycanda dövlət 
siyasətidir və bunu tarixi keçmişimiz diktə edir. Eyni zamanda mul-
tikulturalizm Azərbaycanda həyat tərzidir. Biz gündəlik həyatımızda 
həmin prinsiplər əsasında fəaliyyət göstəririk. Bu prinsiplər 
cəmiyyətin mütləq əksəriyyəti tərəfindən dəstəklənir, müdafiə edilir. 

Azərbaycanda dini və milli tolerantlığın, dözümlülüyün yüksək 
səviyyəsi və bütün xalqların rahat, mehriban şəkildə yaşaması kimi 
amillər digər ölkələrin inkişafı üçün prioritet təşkil etməkdədir. Bu 
səbəbdən də dövlət başçımız davamlı mədəniyyətlərarası dialoqu 
cəmiyyətlərimizin içərisində ehtiyac duyduğumuz bir sosial möhür 
hesab edir və bunu dözümsüzlüyə, parçalanmaya və zorakılığa qarşı 
bir müalicə vasitəsi kimi təqdim edir: “Dialoq təkcə ideologiya deyil, 
həmçinin müəyyən siyasi kontekstlərdən irəli gələn süni yanaşma-
lar üçün bir reseptdir” (4).

Bu gün uğurlu dövlət mədəniyyət siyasəti nəticəsində Azərbaycanın 
mədəni özünəməxsusluq, milli, mədəni və dini tolerantlıq sahəsində 
dünya üçün nümunəvi bir məkan olduğu mütərəqqi beynəlxalq 
ictimaiyyət tərəfindən təqdir edilir. Ölkəmizin mədəniyyətlərarası 
dialoq üçün daha münasib bir məkan hesab edilməsi və burada 
keçirilən beynəlxalq tədbirlərdə “Mədəniyyətlərarası uyğunluqlar”, 
“Müxtəlif mədəniyyətlərin idarəedilməsinə dair yeni konsepsiya”, “İrs 
və mədəniyyətlərarası dialoq” və bu kimi mövzuların müzakirəsinə 
geniş yer verilməsi “Bakı prosesi”nin uğurlu nəticələrindən xəbər 
verir. 

“Bakı prosesi” artıq dünya mədəni proseslərində yeni bir 
istiqamətin əsasını qoyub. Son 10 il ərzində “mədəniyyətlərarası 
dialoq” mövzusu mədəniyyət problemlərinin həllinə cavabdehlik da-
şıyan qurum və şəxslər qarşısında prioritet məsələ kimi meydana 
çıxmışdır. Hazırda mədəni müxtəlifl iyə qarşılıqlı hörmət və hüquqla-
rın qorunması elə bir prinsipə çevrilib ki, mədəniyyətlərarası dialo-
qun qurulması üçün siyasətlər, proqramlar və yeni konsepsiyalar bu 
reallığa əsaslanmalıdır. “Bakı Prosesi”nin nəticələri belə bir qənaətə 
gəlməyə əsas verir ki, yaxın gələcəkdə multikulturalizm mövzu-
sundan danışılarkən müqayisəli təhlillərin ən optimal variantları 
Azərbaycan reallığına və örnəyinə əsaslanacaqdır.

Qlobal problemlər dünya ictimaiyyətini getdikcə daha çox narahat 
edir. Eyni zamanda bəşəriyyətin mədəni irsinin öyrənilməsi, təbliği 
və həmçinin qorunması da mədəni dünyanı düşündürür. Çünki 
mədəni özünüifadə müxtəlifl iyinin, o cümlədən onun məzmununun, 
xüsusilə də mədəni özünüifadə formalarının yox olmaq və ya cid-
di ziyan çəkmək təhlükəsi olduğu hallarda onu qorumaq üçün 
tədbirlər görmək vacibdir. Məhz bu səbəbdən YUNESKO-nun 
“Mədəniyyətlərin müxtəlifl iyinə dair ümumi bəyannamə”si (no-
yabr 2001-ci il) qəbul edildikdən sonra Baş Assambleya bu sənədi 
və onun həyata keçirilməsi üçün fəaliyyət planının əsas istiqa-
mətlərini müəyyənləşdirərək 21 may tarixini Ümumdünya Dia-
loq və İnkişaf naminə Mədəni Müxtəlifl ik Günü elan edib. Hazırda 
mədəniyyətlərarası və sülh naminə dialoqa hazır olan, ərazisində ya-
şayan milli azlıqların hüquqlarına hörmətlə yanaşan Azərbaycanda 
da Mədəni Müxtəlifl ik Günü yüksək səviyyədə qeyd edilir ki, bu həm 
də azsaylı xalqlara, milli azlıqlara qarşı tolerant münasibətin bir 
göstəricisidir. Təbii ki, bu tolerantlığın tarixi və kulturoloji əsasları 
vardır. Etnik qrupların hər birinin vahid Azərbaycan xalqının və 
mədəniyyətinin formalaşmasında öz payı var. 

Bakı Beynəlxalq Multikulturalizm Mərkəzinin yaradılması haq-
qında prezident İlham Əliyevin fərmanı ilə mövcud tarixi mədəni 
müxtəlifl ik və milli özünəməxsusluq ənənələrinə rəsmi status 
verilmiş oldu (5). Bu sənədlə multikulturalizmin həyat tərzinə 
çevrildiyi Azərbaycanın dünyaya tolerantlıq nümunəsi olaraq 
daha geniş tanıdılmasının vacibliyi, eləcə də ayrı-ayrı ölkələrdəki 
müxtəlif multikultural modellərə xas fəlsəfi, sosial, siyasi və digər 
aspektlərin Azərbaycan reallığında təhlili və təşviqinin əhəmiyyəti 
dövlət səviyyəsində dünya ictimaiyyətinin diqqətinə çatdırıldı. Bəyan 
edildi ki, sivilizasiyaların qovuşuğunda yerləşən məmləkətimizin 
zəngin mədəni-mənəvi irsə və tolerantlıq ənənələrinə malik olma-
sı beynəlxalq aləmdə etiraf edilən həqiqətlərdəndir. Mövcud milli-
mədəni müxtəlifl ik və etnik-dini dözümlülük mühiti onu çoxmillətli, 
çoxkonfessiyalı diyar kimi dünya miqyasında mədəniyyətlərarası 



46 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

dialoqun bənzərsiz məkanına çevirmişdir. Azərbaycanda bu gün 
həmin mədəni, linqvistik, etnik rəngarəngliyin qorunmasına 
yönəldilən və uğurla həyata keçirilən dövlət siyasəti multikultura-
lizm sahəsində əsrlərdən bəri toplanmış böyük tarixi təcrübənin 
xüsusi qayğı ilə əhatə olunmasını, zənginləşdirilməsini, cəmiyyətdə 
bu istiqamətdə qazanılmış unikal nailiyyətlərin beynəlxalq aləmdə 
təbliğinin gücləndirilməsini zəruri edir. 

Həm YUNESKO-nun müvafiq konvensiyalarında, həm də 
Azərbaycan Respublikası Prezidentinin fərmanında “mədəni 
müxtəlifl ik” fenomeninə verilən qiymət bəşəri mahiyyət kəsb edir. 
Daha doğrusu, “mədəni müxtəlifl ik” dedikdə ayrı-ayrı qrupların və 
cəmiyyətlərin mədəniyyətlərinin öz ifadəsini tapdığı müxtəlif for-
malar nəzərdə tutulur. Həmin özünüifadə formaları qruplar və 
cəmiyyətlər arasında və onların daxilində ötürülür. Mədəni müxtəlifl ik 
təkcə bəşəriyyətin mədəni irsinin ifadə olunduğu, artırıldığı və ötü-
rüldüyü müxtəlif mədəni özünüifadə vasitələrinin tətbiqi ilə deyil, 
həmçinin hansı vəsaitlərdən və texnologiyalardan istifadədən asılı 
olmayaraq bədii yaradıcılığın müxtəlif növlərinin, mədəni özünüifadə 
məhsullarının istehsalının, yayılmasının, paylaşılmasının və onlara 
yiyələnmənin köməyi ilə meydana gəlir. 

Beynəlxalq mədəniyyət təşkilatlarının fəaliyyətlərində də, əsasən, 

belə bir yanaşma müşahidə olunur ki, mədəni müxtəlifl ik bəşəriyyətin 
fərqləndirici xüsusiyyəti olduğu və dünya mədəniyyətinin ümu-
mi irsini formalaşdırdığı üçün qorunmalıdır. İnsan imkanlarını və 
dəyərlərini qidalandıran, zəngin və rəngarəng dünya yaradan mədəni 
müxtəlifl ik insanların, cəmiyyətlərin və millətlərin inkişafı uçun 
hərəkətverici qüvvədir. Mövcud olduğu şərait, zaman və məkandan 
asılı olaraq mədəni müxtəlifl ik öz məna və əhəmiyyətini dəyişir. 
Mədəni müxtəlifl ik demokratiya, tolerantlıq, cəmiyyət və insanla-
rın arasında qarşılıqlı hörmət şəraitində yerli, milli və beynəlxalq 
səviyyədə sülh və təhlükəsizlik üçün zəruri bir faktor ola bilər. 
Azərbaycan xalqının mentaliteti ilə sıx əlaqədə olan bir xüsusiyyət 
isə ondan ibarətdir ki, xalqımız tarixən insanpərvər, digər xalqlara, 
başqa dini etiqad nümayəndələrinə qarşı dözümlüdür, əcnəbidilli 
xalqların mədəniyyətinə, ənənəsinə hörmətlə yanaşır. Məhz həmin 
xüsusiyyət Azərbaycan mədəniyyətinin açıqlığına, onun yaradıcı-
lıq nailiyyətlərinin mə-nimsənilməsinə səbəb olmuşdur. Nəticədə 
Azərbaycan əsrlərlə fars, ərəb, türk, slavyan mədəniyyəti ilə təmas 
qurmuşdur. Azərbaycan türkləri tarixən bu ərazilərdə yaşayan 
müxtəlif azsaylı xalqlar, etnik qruplarla daim mədəni mübadilədə 
olmuş, bütövlükdə öz mədəniyyətini zənginləşdirməklə yanaşı, həm 
də o xalqların özünəməxsusluğunu qorumağa imkan yaratmışlar.

46 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Резюме

В статье говорится об отношении культурного мира к феномену муль-
тикультуризма.
Опираясь на весомые источники, раскрывается значимость между-
народных культурных мероприятий, проведенных в Азербайджане.
Раскрывается сущность Бакинского процесса. Уделяется внимание 
месту и значимости национальной и религиозной толерантности, 
культурного своеобразия и мультикультуризма в государственной 
политике Азербайджанской Республики. Анализируются отношение 
президента Азербайджанской Республики Ильхама Алиева к муль-
тикультуризму. Отличаются черты, которые делают мультикультура-
лизм Азербайджана примером в мире. Даются сведения о создании 
Бакинского Международного Центра Мультикультурализма и о его 
целях.
Ключевые слова: мультикультурализм, культурное многообразие, 
национальное своеобразие, толерантность, межкультурный диалог. 

Ədəbiyyat:

1. Birləşmiş Millətlər Təşkilatının Təhsil, Elm və Mədəniyyət Təşkilatının Baş Konfransının 33-cü sessiyasında qəbul edilmiş “Mədəni özünüifadə 
müxtəlifl iyinin qorunması və təşviqi haqqında konvensiya” (Paris, 20 oktyabr 2005-ci il). www.e-qanun.az/files/framework/.../f_19041.htm
2. “Azərbaycan Prezidenti İlham Əliyevin Bakı İkinci Beynəlxalq Humanitar Forumunun açılış mərasimindəki nitqi”. “Azərbaycan” qəz., №223 
(6204), 5 oktyabr 2012-ci il. 
3. “Bakıda “XXI əsr: ümidlər və çağırışlar” devizi ilə Beynəlxalq Humanitar Forum öz işinə başlamışdır”. “Respublika” qəzeti, 11 oktyabr 
2011-ci il, №218 (4222).
4. Azərbaycan Prezidenti İlham Əliyevin Üçüncü Beynəlxalq Humanitar Forumunun açılış mərasimindəki çıxışı (31 oktyabr 2013-cü il). 
“Azərbaycan” qəzeti, 1 noyabr 2013-cü il.
5. “Bakı Beynəlxalq Multikulturalizm Mərkəzinin yaradılması haqqında Azərbaycan Respublikasının Prezidenti İlham Əliyevin 15 may 2014-
cü il tarixli fərmanı”. “Azərbaycan” qəzeti, 16 may 2014-cü il.

Summary

The article deals with the attitude of the cultural world to the phe-
nomenon of multiculturalism. Referring to significant sources the 
importance of international cultural events held in Azerbaijan is 
given here. The essence of the Baku process is revealed. Attenti-
on is given to the place and importance of the ethnic and religious 
tolerance, cultural identity and multiculturalism in the public policy 
of Azerbaijan Republic. In this article Azerbaijan President Ilham 
Aliyev’s attitude to multiculturalism is being analyzed.
There are also features that make Azerbaijan an also example of 
multiculturalism in the world. The information about creating of 
Baku international multiculturalism centre and its objectives is gi-
ven too.
Key words: multiculturalism, tolerance, cultural diversity, national 
originality, cross-cultural dialogue.



47Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

1990-cı ilin qanlı yanvar hadisələri bir çox incəsənət 
xadimlərinin yaradıcılığında dərin iz qoyub. 20 Yanvar 
müsibətində həlak olan şəhidlərimizə ədəbiyyatda və musiqidə 
şoxsaylı ithafl ar həsr olunub. Ramiz Mustafayev də bu mövzu-
da düşündürücü sənət əsərləri yaratmışdı.

Təsadüfi deyil ki, bəstəkar haqqında məqalədə vurğulanırdı: 
“Ramiz Mustafayev haqqında danışarkən daha çox bu epiteti 
işlədirlər – patriot bəstəkar. 1990-cı ildən torpaqlarımız uğ-
runda başlanan savaş onun yaradıcılığından yan keçməyib (2) 
”. Bu illərdə bəstəkarın bir sıra əsərləri yaranır: “Məhəmməd və 
Leyla”, “Salatın” oratoriyaları, “Haqq səninlədir”, “Bu qan yerdə 
qalan deyil” kantataları, “Nədən yarandın” vokal-simfonik poe-
ması və s. Bu əsərlər içərisində xüsusilə “Salatın” oratoriyasını 
qeyd etmək lazımdır.

Bəstəkarın “Salatın” oratoriyası Azərbaycanın qəhrəman və 
yenilməz qızına, cəsarətli jurnalist, nümunəvi qadın – Salatın 
Əsgərovaya həsr olunub. Onun qısa, lakin dolğun və mənalı 
həyat yolu burada həssaslıqla əks etdirilib.

Oratoriya xalq şairi Nəbi Xəzrinin mətni əsasında yazılıb və 
6 hissədən ibarətdir. Şeirin mətni musiqi ilə sıx vəhdətdədir. Bu 
əlaqəli sintez nəticəsində möhtəşəm “Rekviyem” ərsəyə gəlib. 
Əsər dramatikliyi və özünəməxsus musiqisi ilə nəzəri cəlb edir.

İlk dəfə 1992-ci ildə Azərbaycan Bəstəkarlar İttifaqının 
plenumunda “Şəhidlər” mövzusunda əsərlər sırasında və ra-
dioda səsləndirilib. Sonra isə Ramiz Mustafayevin özünün 
rəhbərliyi ilə Azərbaycan teleradio xorunun ifasında təqdim 
olunub. Bəstəkar “Salatın” oratoriyası haqqında radio çıxı-
şında belə söyləyib: “Xalqımızın qəhrəman qızı, jurnalist Sa-
latın Əsgərovanın erməni qatilləri tərəfindən vəhşicəsinə 
öldürülməsi bütün xalqımız kimi məni də sarsıtdı. Biləndə ki 
bu cəsur qadın öz altıyaşlı Ceyhununu, körpə balasını atası-
na tapşırıb gedib və ölümlə üzləşib, onun vətənpərvərliyinə və 

Günay Əmirova,
 Ü.Hacıbəyov adına Bakı Musiqi Akademiyası, fəlsəfə doktoru

 E-mail: r-reva@rambler.ru

RAMİZ MUSTAFAYEV. 

“SALATIN” ORATORİYASI

Ramiz Mustafayev



48 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

mətanətinə heyran qaldım. Doğrusu, Salatının ölməsi mənə 
çox təsir etmişdi. Ürəyimdə deyirdim ki, mütləq, bəstəkar kimi 
bu qanlı hadisəni musiqi dili ilə dilləndirməliyəm. Elə oldu, bir 
gün “Ədəbiyyat qəzeti”ndə xalq şairimiz Nəbi Xəzrinin Salatın 
haqqında yazdığı “Rekviyem”ini oxudum. Onu deyim ki, bu bö-
yük həcmli əsəri oxuduqca gözlərimdən yaş axmağa başladı. 
Tez-tez gözümün yaşını silə-silə oxumağımı davam edirdim...

“Rekviyem” məni elə tutdu ki, dostum Nəbi Xəzriyə zəng 
vurdum və onu təbrik edib söz verdim ki, bu əsərə mən mütləq 
oratoriya yazacağam. Belə də oldu. 8 hissədən ibarət bu yaz-
dığım oratoriya bir ilə yaxın iş nəticəsində yarandı. Oratoriya 
solist, xor və Böyük Simfonik Orkestr üçün yazılıb.

“Ata, Qarabağa gedirəm yenə, Ceyhun əmanəti, əgər 
gəlməsəm...” – sözləriylə başlanan oratoriya xoş musiqi dili 
ilə bəstələndi. Əslində elə də olmalıydı. Oratoriya elə konsert 
ifasında opera deməkdir. Çalışmışam ki, Azərbaycan xalq ça-
larlarından istifadə edib hər kəsi öz dilində danışdırım” (3). 

Bu təəssüratlar Azərbaycan musiqi mədəniyyətinə və ora-
toriya janrına yeni və maraqlı töhfə verib. Oratoriyanın hər 

hissəsinin öz adı var, bu da hissəni proqramlaşdırır və göz 
önündə müəyyən səhnənin canlanmasına imkan yaradır. 
Cəsarətli qız ölkənin acısına dözməyib cəbhəyə getmək istəyir, 
Qarabağımızı tapdaq altında görmək istəmir, düşmənlərdən 
azad etmək arzusundadır və balaca oğlu Ceyhunu atasına tap-
şırır.

“Ata, Qarabağa gedirəm yenə...” mövzulu birinci hissə 
“Şüştər” ladına əsaslanır. Bildiyimiz kimi, bu lad düşüncəli və 
faciəvidir. Melodik xətt reçitasiya üzərində qurulub. Salatının 
səsinə qadın xoru – soprano və altlar, atanın partiyasına isə te-
nor və baslar qoşulur. Burada eyni vaxtda müxtəlif mövzuların 
polifonik qatlarla düzülüşü verilir. Fikirlər fərqi musiqidə əks 
olunur: Salatın getmək istəyir, atası etiraz edir: “Orda ölüm də 
var, orda qan da var”, – musiqi də həyəcan və dramatik şəkildə 
əks olunur. Müharibə və döyüş ab-havası yaranır.

15-ci rəqəmdən xorun ifasında I hissənin son bölməsi 
səslənir. Bu, hissənin əsas ideyasını tamamlayır və Salatının 
sözləri ilə davam olunur. 

Xor ifalarının arasında qısa orkestr epizodları səslənir və 



49Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

bağlayıcı rol oynayaraq səhnəni tamamlayır. Xorun ifasında 
qorxulu və vahiməli sözləri eşidirik və bu dəhşət ustalıqla 
musiqidə əks olunur: orkestr coşqun və şiddətli səslənir.

Beləliklə, I hissə əsərin ekspozisiyası rolunu oynayır. Bu-
rada oratoriyanın əsas məzmununun başlanğıcı verilib – na-
rahatlıq, gərgin hisslər üzərində qurulub. Həyəcanlı dialoq və 
xorun müdaxiləsi səhnənin dramatikliyini daha da artırır. La-
kin bəzən xalq musiqisinin lad-intonasiyaları bu gərginliyi bir 
qədər səngidir. Əsasən, obrazların hisslərini, səhnənin drama-
tizmini orkestr partiyasında müşahidə edirik. Dinamik çalar-
lar, tonal dəyişkənlik, not ölçülərinin müxtəlifl iyi əsərə xüsusi 
kolorit qatır. Xalqın üzərindəki “Qara bulud” hələ çox ailələri 
başsız qoyacaq... çox ürəklər yaralayacaq.

İkinci hissə “Yaralı dağlar” adlanır və böyük opera səhnəsini 
xatırladır. Burada dramatik gərginlik hökm sürür. II hissə 
mürəkkəb üçhissəli formadadır. Orkestr girişi I bölümün 
əhəmiyyətini artırır. Temp astadır – andante; re-minor tonal-
lığı re-“Bayatı-Şiraz” ladı ilə vəhdət təşkil edir. Lakin faciəvi 
səhnələrdə “Şur” və “Humayun” ladlarından istifadə olunur.

Bütün xalq milli qəhrəmanımız Salatının cəsarətinə hey-
ran qalır, onun ölümünə üzülür. Xalqın obrazını təcəssüm 
edən orkestr partiyası təkrarlanan akkordlar və melodiya-
da əskildilmiş kvinta sol – re-bemol ətrafında gəzişmələr 
üzərində qurulur. Bu intonasiya bizə Fikrət Əmirovun “Sevil” 
operasından xalqın mövzusunu xatırladır. Nəticədə səslənmə 
ff f-ə çatır. Xalqı əzmək istəyirlər, amma o əzilmir.

Ümumiyyətlə, 2-ci hissənin orta bölməsi işlənmə xa-
rakteri daşıyır, melodik xətt isə ariozoları xatırladır və opera 
səhnələrinə yaxındır. Xor müharibənin dəhşətindən xəbər verir, 
səmaya, qırmızı buluda, alova, oda, güllələrə işarə edir və qati-
lin necə insafsız və “insanlıq adını itirmiş” olduğunu vurğulayır. 
Bu mövzunun intonasiyaları sanki R.Mustafayevin “Vaqif” ope-
rasından ariozolara bənzəyir.

Cəsarətli qadın Salatının ölümü haqqında isə xalq belə 
söyləyir: “Gülləyə tuş gəldi igid Salatın...” – deklamasiya 
yenə də sekunda intervalı üzərində qurulur. Bu zaman aşa-
ğı səslərdə “Humayun” əsasında kvinta intervalına sıçrayış 
edərək oktavalı gedişlər səslənir – faciəni, dəhşəti əks etdirir.

Salatının halı sözlərlə və musiqi ilə təsvirlənir. Zərif, incə 
melodiya səslənir, simfonik epizod növbəti son bölümə keçid 
kimi körpü rolunu oynayır. Dinamik çalarlar ff -dən mf-ə keçid 
alır. Xor sanki Salatına ağı oxuyur, bunu rekviyemə bənzətmək 
olar. “Susdu qələm, haray çəkdi bütün aləm, sındı qələm, bo-
yun əydi sıra-sıra qələmlər...” deyir camaat, bu da jurnalistin 
qələminin susmasına işarədir. 

Müşayiətin tədricən sakitləşməsi, dinamikanın sönməsi 
– mf – p – pp ilə ikinci hissə tamamlanır. Sonluq uzaqlaşan 
yürüşə bənzəyir. Diapazon genişlənir və alt səslər çox aşağıda, 
yuxarı səslər isə ikinci oktavanın “sol” notunda əriyib sönür. 

Mi-bemol majorun tersiyasında, natamam, sanki cavabı ol-
mayan sual kimi bitir.

Üçüncü hissə – “Ceyhunun yuxusu” adlanır. Salatının oğlu 
Ceyhun qorxulu yuxu görür, körpənin balaca ürəyi sanki 
anasının başına gələnləri hiss edir. Uşaq yuxusunda cana-
varların anasına hücum etdiyini görür. Onu qorxu bürüyür, 
körpə həyəcanlanır. Lakin oyananda hadisənin yuxu olduğuna 
sevinərək yuxusunu nənəsinə danışmaq istəyir.

Hissə lya-minor tonallığında “Bayatı-Şiraz” lad-intonasiyası 
əsasında yazılıb. Mürəkkəb ikihissəli formadadır. Qısa orkestr 
girişi ilə başlayır. Musiqi qorxunc hadisənin olacağından xəbər 
verir.

Əsas mövzu – reçitasiya üzərində qurulur. Bu hissədə xal-
qın uşaqla bir olduğu, onun halına yandığı əks olunur. Hissələr 
bir-birinə kontrastlıq təşkil edir. Ortada moderato tempində 
orkestr epizodu səslənir. Bir qədər vəziyyəti sakitləşdirməyə 
çalışır. Orkestr təmkinlə səslənir. Bu bölmə sanki bir qədər 
gərginlikdən kənara aparır. Lakin tez bitərək yenidən alleqro 
tempinə qayıdır.

Deklamasiyalı melodiyada siçrayışlar, kəskin intervallar 
yoxdur, musiqi axıcı, pilləvarı, notlar təkrar olunaraq inkişaf 
edir.

Sona doğru “Segah” ladı duyulur. Sakit, axarlı musiqi 
səslənir və fermato ilə III hissə tamamlanır – sükut, rəğbət 
hissi və hüzn.

“Qaranlıq dünyadan günəşə sarı” oratoriyanın dördüncü 
hissəsidir. Bu, Salatının xatirəsinə matəm marşıdır. Təsadüfi 
deyil ki, bəstəkar hissəni F.Şopenin b-moll sonatasından 
matəm marşı mövzusunun intonasiyaları üzərində qurur.

IV hissə qısa 9 xanəlik girişlə başlayır. Musiqi improvizə 
xarakterlidir, “Şüştər” və “Humayun” ladları əsasında inkişaf-
dadır. Faciəvi, qüssəli matəm ab-havası yaranır. Giriş rus in-
qilabi mahnılarını xatırladan ritmik fon üzərindədir. Asta temp 
– andante, mi-minor tonallığı və 4/4 ölçü bu hissənin əsasını 
təşkil edir. 

Girişin ardından əsas mövzu səslənir – basın solosu. Reçi-
tativli mahnıvarı patriotik musiqidir. Bu hissə də iki bölümdən 
ibarətdir. Birinci bölmə mi minorda başlasa da, inkişaf edərək 
do majora keçir. Burada təkcə insanların deyil, hətta təbiətin 
də haray qopardığı şərh olunur. İkinci bölümdə musiqi si-
bemol minora keçir. Məhz buradakı mövzu F.Şopenin məşhur 
əsərindəndir. Orkestr partiyasında Şopenin matəm marşı 
səslənir. Bəstəkar əsas intonasiyanı dəyişmir, orijinalda oldu-
ğu kimi saxlayır.

Bu mövzu orkestr partiyasında səslənir. Marş ritmi, ostina-
to fonu müharibə illərinin patriotik mahnılarını xatırladır. Xor 
ağzıyumulu şəkildə oxuyur. Faciə hər hissə ilə daha da artır və 
ən faciəli beşinci hissəyə doğru gəlir. Hansı ki “Şəhidlər xiya-
banında ana harayı”dır. Adından bilindiyi kimi, ananın harayı-



50 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

nı, qızının məzarı başında ağlayan, sızlayan, qəlbiqırıq ananın 
faciəsini nümayiş edir. Mərsiyə, ağı kimi mərasim janrlarından 
istifadə olunur. Bəstəkar bizə o ab-havanı hiss etdirmək üçün 
layla ilə mərsiyənin vəhdətindən yaranan faciəvi səhnə qurur. 
Musiqi axıcı, duyğulu, mətn ilə əlaqəli şəkildə təqdim olunur. 
Bu, növbəti dramatik səhnədir.

V hissə mürəkkəb üçhissəli formadadır, lakin repriza 
bölməsi bir qədər qısaldılıb. 4 xanəli giriş asta – moderato 
tempində əsas mövzunu hazırlayır. Geniş diapazonu əhatə 
edən akkordlar və 6/8 ölçü, mahnıya bənzər ritmik müşayiət 
məzar üstə ananın qızına oxuduğu laylanı xatırladır. Bu hissədə 
öncə “Rast”, sonra isə “Segah” ladlarının intonasiyalarından 
istifadə olunur. Ana gah küləyə, gah çinara, gah da torpağa 
müraciət edir, onlarla dialoq yaranır.

Reçitasiyalı melodik xətt, əsasən, “re” səsi üzərində gəzişir. 
Ana yorğun, qəm içində, taqətsiz haldadır. Bala itkisi ilə barı-
şıb, onu başıuca, son mənzilə yola salır. Orkestr elə eyni ritmik 
gedişlə müşayiətdədir. Sonra melodiya kişi səslərinə keçir. Or-
kestr partiyası ostinato kimi xalq musiqi üslubunda mahnıvarı 
ölçüdə müşayiətini davam edir.

Sonra çinara üz tutur çarəsiz ana, sanki bayatı deyir və 
təsəllisini onda tapır. Çinar nəhəng, dözümlü ağacdır, bu ağa-
cı səsləmək isə təsadüfi deyil. Ana möhkəm, səbirli olmalı-
dır, bəlkə də o, qızını çinara bənzədir. Bu zaman müşayiət 
akkordlarla zənginləşir, daha dolğun və ağır səslənir, ritm bir 
qədər dəyişir, diapazon belə genişlənir. Faktura sanki ağacın 
qüdrətini göstərməyə çalışır. Orkestr partiyasında milli üs-
lubda naxışlar səslənir. Sopranoya tenor və baslar cavab ve-

rir. Bildirilir ki, hətta təbiət də qəhrəmana baş əyir və ananın 
kədərinə şərik olur.

 “Dədə Qorqudun səsini eşitdim” adlı altıncı hissə başlanır. 
Bu, “Salatın” oratoriyasının sonuncu final hissəsidir. Hissə iki 
bölümdən ibarətdir – dastanımızın ulu qəhrəmanı Dədə Qor-
qudun monoloqu və xorun, yəni xalqın təntənəli çıxışı. Final 
hissəsi 4 xanəli orkestr girişi ilə açılır. Basda solo səslənir 
– ağır, təmkinli, deklamasiyalı monoloqda Dədə Qorqud Sa-
latının öz həyatını xalqının azadlığı uğrunda qurban verərək, 
Azərbaycan tarixində əbədiləşdiyini bəyan edir. Xalqın əzəldən 
qeyrətli olduğunu və getdikcə bu hissin daha da artdığını 
söyləyir. Xalq onun cəsarəti ilə fəxr edir və qəhrəmanlığı qar-
şısında baş əyir.

Ümumiyyətlə, bu hissədə bütün intonasiyalar cəmləşir: 
əlaqələndirici üsul kimi ostinatoluq əsərboyu keçir, tersiyalar-
la səslənmə, sekunda intervalı üzərində qurulan melodik xətt, 
bir not ətrafında gəzişmələr, təkrarlanan notlar, triollar, punk-
tirli ritm. Lad cəhətdən müdrik, fəlsəfi “Humayun” ladı, demək 
olar ki, oratoriyanın çox hissəsini əhatə edir.

VI hissənin ikinci bölümü xorun ifası ilə başlayır. Xor xalqı 
təmsil edir və xalq öz qəhrəmanını ucaldır.

Salatın – Azərbaycanın müstəqilliyi uğrunda vuruşan 
minlərlə şəhidlərdən biridir. Lakin nə qədər igidlərimiz ölsə də, 
yeniləri doğulacaq, çünki Azərbaycan igidlər torpağıdır!

Düşünürük ki, azərbaycanlı qızı Salatının ürəklərdə yaşa-
dığı kimi, bu əsər də daim ifaçıların və dinləyicilərin marağına 
səbəb olacaq.

50 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Summary

“Salatin” oratorio of Ramiz Mustafayev was dedicated to “Blood Ja-
nuary” accidents in 1990. Azerbaijani people saw very hard period, 
numerous victims and tragedies during 90-s years. This oratorio has 
been written on the basis of “Requiem” of Nabi Khazri on tragic death 
of young brave journalist-Salatin. Music and complementary text are 
full of bitterness and sorrow. In the same time, dramatism and pat-
riotic start is felt at music. Oratorio consists of six parts which one of 
them has individual meaning. This monumental scenic composition 
is one of the popular plays of Ramiz Mustafayev which written in 
that period. 
Key words:   Ramiz Mustafayev, Nabi Khazri, oratorio, Salatin, co-
urage, requiem, choir.

Резюме

Оратория «Салатын» Рамиза Мустафаева посвящена событиям 
кровавого января 1990 года. В 90-е годы азербайджанский народ 
переживал очень тяжёлый период, полный жертв и трагедий. 
Оратория написана на основе «Реквиема» Наби Хазри о трагической 
смерти молодой отважной журналистки Салатын. Музыка, 
взаимодополняющая текст, полна горечи и скорби. В музыке 
также чувствуется драматизм и патриотическое начало. Оратория 
состоит из шести частей, где каждая часть имеет своё название. 
Это монументальное сценическое произведение одно из ярких 
произведений Рамиза Мустафаева, нaаписанное в этот период.
Ключевые слова: Рамиз Мустафаев, Наби Хазри, оратория, Салатын, 
отвага, реквием, хор.

Ədəbiyyat:

1. Ramiz Mustafayev. “Salatın” oratoriyası. Bakı, 1991-ci il.
2.  “Xalq qəzeti”, 1996, 16 oktyabr. 
3. Qafarova Zemfira Həsən qızı. “Ramiz Mustafayev”. Bakı. Səda, 2009. 310 səh.



51Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Müasir dövrümüzdə fenomenlərin humanitar refl eksiyası 
və ictimai həyat onu göstərir ki, əsrlərboyu insanlar ara-
sında formalaşmış və sabitləşmiş kommunikasiya qay-

dalarının pozulması ilə bağlı narahatlıq və həyəcan əbəs deyil. Bu-
nunla əlaqədar ailə probleminə müraciət edilməsi simptomatikdir. 
Fərdi qavrayış və ictimai şüurda “ailə” termini özünün humanist və 
təcrübədən asılı olan mənası ilə fərqlənir. Bu terminin nəzəri dərki 
çoxsaylı elmi və publisistik məqalələrə baxmayaraq özünün qeyri-
müəyyənliyi ilə fərqlənir. 

Məlumdur ki, ailə məsələləri təhsilin, elmin təşkiliylə bağ-
lı problemlərin geniş dairəsinə, cəmiyyətdə sağlam həyat tərzinin 
gerçəkləşdirilməsi üçün şəraitin reallaşdırılmasına toxunur. Ailə so-
sial cəmiyyətin və sosial münasibətlərin ilkin tarixi formalarından 
olub cəmiyyətin miniatür formasını özündə göstərir. Qədim Romanın 
görkəmli natiqi, siyasətçisi, filosofu Mark Tulli Siseron nikahı insan 
cəmiyyətinin ilk pilləsi sayırdı (2, səh. 48).

Elə buna görə də cəmiyyətdə baş verən bütün proseslər, toq-
quşmalar ailədə öz əksini tapır və onun formalaşma, inkişafı 
xüsusiyyətlərinin öyrənilməsi böyük çətinliklərlə üzləşir. Ailə müxtəlif 
tarixi inkişaf mərhələlərində özünəməxsus spesifik xüsusiyyətlərə 
malik olub. Müasir cəmiyyətdə isə müvafiq şəkildə özündə ər-
arvad, uşaqlar və valideynlər, qohumlar arasında münasibətlər 
sisteminin dəyişən formalarını əks etdirir. Ailə münasibətlərinin in-
kişafına mədəniyyət amilinin təsirinin tarixi əsasları Rut Benedikt, 
Frans Boas, Marqaret Mid kimi məşhur Amerika tədqiqatçılarının 
əsərlərində özünü göstərir. 

Amerika kultur-antropoloqu Rut Benedikt (1887–1948) 
mədəniyyətlərin qarşılıqlı əlaqəsi və davranış psixologiyasına nəzər 
salarkən bir sıra antropo-psixoloji tədqiqatlar həyata keçirdi və belə 
bir nəticəyə gəldi ki, həyat fəaliyyətinə ümumi sosial dəyərlərin, 
yaşlıların uşaqların tərbiyəsi istiqamətinə yönəlmiş davranışlarına 
bütünlüklə xüsusi “mədəniyyət etosu”nun təsiri var. O, müxtəlif həyat 
tərzlərinin formalaşmasında mədəniyyətin həlledici rolunu vurğula-
yırdı. Benediktin “Mədəniyyətin modelləri” (1934) əsərinin meydana 
gəlməsi elmdə əhəmiyyətli bir hadisə oldu. Kitabda o, mədəniyyətin 
məhsulu kimi fərdin davranışının sadə təsvirinin hüdudlarından 
çıxmağa və mədəniyyətin yekdilliyini göstərməyə çalışıb. Hər bir 
mədəniyyətin daxili elementləri ilə zənginliyini vurğulasa da, onların 

qarşılıqlı əlaqəsinin olduğunu qeyd edib (5).
Partikulyarizm [(lat. particula – bir hissə, azacıq, lat. particula-

ris – xüsusi)] – xüsusi hissələrə və bölünməyə maraq) ideyalarının 
əsasını qoyanlardan ən məşhuru, ailə tədqiqatlarına R.Benediktin 
mövqeyindən – mədəni mövqedən yanaşan alman-amerikan et-
noqrafı, antropoloqu, dilçisi, Amerika tarixi etnoqrafiya məktəbinin, 
mədəni antropologiya istiqamətinin banisi, kulturoloq Frans Boas 
(1858–1942) olub. O, mədəniyyətin inkişafının ümumiliyini sübüt 
etməyə cəhd göstərən Tayloru, Morqanı və ümumilkdə bütün evol-
yusionist konsepsiyasını tənqid edərək özünün şəxsi konsepsiyasını 
yaratdı. Həmin konsepsiya əsasında hər bir mədəniyyətin fərdiliyi, 
unikallığı dururdu. 

Boasa görə, universal nəzəriyyənin qurulması üçün sosiomədəni 
variasiyalar olduqca əhəmiyyətli, onlar haqqındakı məlumatsa nata-
mamdır. Yenikantçılıq ideoqrafik metodologiyasına əsaslanan Boas 
hesab edirdi ki, hər bir mədəniyyətin uzun və nadir tarixi vardır. Ayrı-
lıqda hər hansı bir mədəniyyətin anlaşılması üçün onun nadir inkişaf 
yolunun rekonstruksiyasına ehtiyac duyulur. O, mədəniyyətlərin uni-
kalağını vurğulayaraq, demək olar ki, universal nəzəriyyənin qurul-
masını inkar edirdi (1, səh. 538).

Boasın tarixi partikulyarizminin digər əhəmiyyətli xüsusiyyəti 
mədəni relyativizm prinsipi idi. Bu prinsipə əsasən, mədəniyyətdə 
yüksək və ya aşağı formalar, həmçinin “tərəqqi” anlayışı möv-
cud deyil. “Vəhşilik”, “barbarlıq”, “sivilizasiya” kimi kəlmələr Bo-
asa görə sadəcə öz həyat tərzlərini digərlərinin həyat tərzindən 
daha yaxşı hesab edən etnosentrik xalqlara aiddir. Boasın ən vacib 
nailiyyətlərindən biri bioloji və mədəni təkamülün birliyi haqqında 
sosial darvinizmin əsaslandırılmış tənqididir. Eyni irqin daxilində dil 
və mədəni fərqin nümunələrinə əsaslanaraq sübut etdi ki, irq, dil 
və mədəniyyət insan mövcudluğunun sərbəst aspektləridir (1, səh. 
542).

Boasın xələfi və tələbəsi olan Amerika antropoloqu Marqaret Mid 
(1901–1978) özünün bir çox tədqiqatlarını mədəniyyətin təkamülünün 
varisliyi və nəsillərarası konfl iktlərin öyrənilməsinə həsr edib. Onun 
“Kişi və qadın: dəyişən dünyada cinslərin öyrənilməsi” (1949) və 
“Mədəniyyət və varislik. Nəsillərarası konfl iktlərin öyrənilməsi” 
(1970) əsərləri tədqiqatların bir sıra istiqamətlərini əhatə edir: 
mədəni tərbiyə üsullarının uşaqlarda yaranan şəxsiyyətin inkişafına 

İlahə Sadıqova,
ADMİU-nun dissertantı

E-mail: kreteida@mail.ru

Ailənin formalaşmasında mədəniyyətin rolu



52 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

təsiri; nəsillər (arxaik cəmiyyətlərdə və Qərb ölkələrində yeniyetmə 
dövrünün müqayisəsi) arasında münaqişələrin sosial mənbələri; 
kişi və qadın münasibətlərinin mədəniyyətdə göstərilən üsulları, 
mədəniyyət prinsipindən seksual davranışın asılılığı, ana və ata rol-
larının nisbətləri, psixi proseslərin etnomədəni xüsusiyyətləri, milli 
xarakterin formalaşmasının və təzahürünün qanunauyğunluqları və 
s. M.Mid “sosiallaşma” və “inkulturasiya” anlayışlarını bir-birindən 
ayırırdı. Birinci sosial öyrətməni, ikinci isə “spesifik mədəniyyətdə 
öyrətmənin real prosesini” əks etdirirdi. Mid mədəniyyətin 3 tipini 
göstərir: 1) postfiqurativ; 2) kofiqurativ; 3) prefiqurativ.

Postfiqurativ tip üçün şüursuzluq və dəyişikliklərin ləngliyi xarak-
terikdir. Burada uşaqlar daha çox özlərindən əvvəlkilərdən öyrənirlər. 
Midin fikrinə görə, postfiqurativ mədəniyyətlər hakim dinin köməyi 
ilə, milli dövlətçilik və ya müxtəlif sosial qrupların mədəniyyəti for-
masında bərpa oluna bilər. 

Kofiqurativ mədəniyyətin əsasını eyni mühitdə, eyni cəmiyyətdə 
yaşayan insanların davranış modeli təşkil edir. Burada uşaqlar da, 
böyüklər də öz həmyaşıdlarından öyrənirlər. Kofiqurasiya postfiqu-
rativ sistemin böhranından başlayır [(məsələn, yaşlı nəslin aradan 
getməsi zamanı, texnikanın inkişafı, köçmə, zəbtetmə, dini inancla-
rın dəyişilməsi, inqilablar və s.) (3, səh. 322)].

Dünyada XX əsrin əvvəllərində artıq kofiqurativ mədəniyyətin 
təsiri hiss olunmağa başladı, belə ki, nuklear ailələr yarandı, bu 
ailələrdə yaşlı nəslin nümayəndələri – nənə və babalar ilə nəvələrin 
əlaqələri getdikcə azaldı. Ailə təkcə valideyn və övladlardan ibarət 
oldu. Azərbaycanda bu proses, demək olar ki, müstəqillik illərindən 
sonra özünü göstərməyə başladı. Artıq ənənəvi Azərbaycan ailələri, 
böyük ailələr öz aktuallığını itirir. Övladlar daha çox valideynlərdən 
ayrı yaşamağa, müstəqil ailə sahibi olmağa can atırlar. Bu tip 
ailələrdə uşaqların tərbiyəsinə valideynlərin təsiri o qədər də hiss 
olunmur, əvəzində həmin funksiyanı kütləvi informasiya vasitələri, 
məktəblər, cəmiyyətdə mövcud sosial qruplar və s. yerinə yetirir. Bu 
da, təbii ki, nəsillərarası konfl iktlərə, mədəniyyətdə varislik prinsipi-
nin pozulmasına gətirib çıxarır. 

Nəsillərin təcrübəsinin fərqlərinin kəskinləşməsi yeni mədəni 

formanı – prefiqurasiyanı 
yaradır. Burada böyüklər 
kiçiklərdən öyrənir (3, 
səh. 322–361). Müasir 
cəmiyyətlərdə böyüklər 
yeni texniki nailiyyətlərlə 
anlaşa bilmirlər. Böyüklərin 
kiçiklərə ötürdüyü ənənəvi 
tərbiyə üsulları yeni forma-
laşmış cəmiyyətdə özünü 
doğrultmur. Lakin kiçiklərin 
də yeni mühitlə ayaqlaşa 
bilməyən valideynlərinin 
tərbiyə üsullarından imti-
nası təqdiredici fakt kimi 
qəbul edilə bilməz. Çünki 
bu cür cəmiyyət əxlaq nor-

malarından çox-çox uzaqlaşır və böyüməkdə olan nəsil cəmiyyətlə 
ayaqlaşmalıdır deyə öz milli əxlaq xüsusiyyətlərini, milli kimli-
yini unudur ki, bu da cəmiyyətdə bir növ aqressiyaya yol açır. Son 
zamanlar kriminal statistika daha çox cinayətlərin ailə-məişət 
zəminində baş verdiyini – övladların valideynlərinə xəsarət yetirdi-
yini, valideynlərin övladlarına qarşı cinayət törətdiyi faktlarını qeyd 
edir. Bütün bunlara səbəb gənc və yaşlı nəsil arasında balansın po-
zulmasıdır. 

M.Midin “Mədəniyyət və uşaqlıq dünyası” adlı tədqiqat işindəki 
ideyalar etnoqrafik və kulturoloji tədqiqatlara, eləcə də simvolik 
interaksionizmin sosioloji məktəbinə öz təsirini göstərməyə davam 
edir (4, səh. 557). Sözsüz ki, valideyn və qohumluq münasibətləri 
bioloji və sosial təbiətə malik ailəyə məxsus münasibətlərin 
spesifik formalarıdır, bu da sonuncunun mədəniyyətin ailə-nikah 
münasibətlərinin formalaşmasında rolundan danışmağa əsas verir. 

“Ailə” məfhumu cəmiyyət üçün olduğu qədər, ayrıca fərd üçün də 
vacibdir. Nikaha daxil olmaq – onu qorumaqdan daha asandır. Bütün 
nikahlar qurulan zaman onları uğurlu hesab etmək olar, lakin birgə 
həyat başlayandan sonra bir sıra çətinliklər üzə çıxmağa başlayır. 
Eyni zamanda valideyn olmaq, ömürboyu valideyn qalmaqdan daha 
asandır. Ailədə problemlərdən biri qadınlar və kişilərin arasında 
gender bölgüsüdür ki, bu da fəaliyyətin və sosial rolların növlərinin 
eff ektiv bölgüsünü təşkil edir. 

Cəmiyyətdəki demokratik dəyişikliklər gender problemlərini 
yenidən işıqlandırmaqla qadınların yeni maarifl əndirici statusunun 
formalaşmasına şərait yaratdı. Eyni zamanda yeni münasibətlər 
patriarxal təsəvvür və stereotiplərlə səsləşərək cəmiyyətin bu və ya 
digər sferalarında qadının iştirakının sərhədləri haqqında təsəvvürlər 
formalaşdırdı. Hesab edirəm ki, cəmiyyətin mədəni səviyyəsi onun 
qadına olan münasibətilə özünü göstərir. Qadınla xoşbəxtliyin sir-
ri onunla səmimiliyin mənəvi balansını qorumaqdır. Qadına və 
uşağa münasibət kişinin insanlara qarşı nə dərəcədə düzgün və 
mərhəmətli ola biləcəyinin qüsursuz mənəvi ölçüsüdür. 

Ailənin qorunub saxlanmasında qadının rolu çox vacibdir – 
ailənin xilaskarı və onun dağılmasına səbəbkar ola bilər. Özünün 



53Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

doğurqanlıq funksiyası ilə qadın, nəsillə əlaqədar məsələlərdə so-
sial cəhətdən daha tez yetişir, ailə işlərində daha düşüncəli və dərin 
intuisiyaya malik olur.

Ölkə idarəçiliyində gender balansının gözlənilməsi müsbət fak-
tor sayılır. Bunun nəticəsi kimi bir çox ölkələrin sosial-iqtisadi və 
idarəçilik sahələrindəki siyasəti gender bərabərliyi istiqamətində 
aparılır. Hazırkı mərhələdə 170-dən çox ölkə 1979-cu ildə qəbul 
edilmiş “Qadınlara qarşı ayrı-seçkiliyin bütün formalarının ləğvi haq-
qında konvensiya”ya qoşulub. Bu, qadının cəmiyyətdəki yeri və rolu-
nun dərk edilməsi istiqamətində irəliləyiş deməkdir. Lakin təəssüf 
ki, hələ də bir çox ölkələr bu istiqamətdə lazımi addımlar atmayıb. 
Onu da vurğulamaq lazımdır ki, hələ heç bir ölkə iqtisadi, siyasi, so-
sial, mədəni, ailə-məişət sahələrində tam gender bərabərliyinə nail 
ola bilməyib.

Gender problemlərinin həllinə yönəldilmiş konsepsiyalar və stra-
tegiyalar mövcud dövlət qərarlarının məntiqini əks etdirir. Onlar bu 
istiqamətdə sosial münasibətləri nizama salan hüquqi-normativ 
sənədlərlə, təlimatlarla və başqa qaydalarla möhkəmləndirilmişdir. 
Qadınların təhsili istiqamətində görülən işlər eyni zamanda bu 
yöndə təhsil modelinin yaradılmasını zəruri edir. Belə təhsil mode-
li təhsili başa vurduqdan sonra onun cəmiyyətdə mütəxəssis kimi 
yetişməsinə, müxtəlif sosial və ailədaxili rolların reallaşmasına 
təminat verməlidir. Qüvvədə olan maarif sistemlərinin tədqiqatı 
göstərir ki, onlar, əsasən, cəmiyyətdə kişilərin üstün mövqeyini 
əks etdirən ənənəvi iyerarxiyanı canlandırır. Bununla belə, gender 
bərabərliyinin milli strategiyalarının analizi fərqli xüsusiyyətləri 
görməyə imkan verir. Beynəlxalq təcrübələrə əsasən qeyd edə bilərik 
ki, müxtəlif dövlətlər bu istiqamətdə öz milli-mədəni ənənələr, spe-
sifik siyasi vəziyyət, milli mentalitet xüsusiyyətləri və s. özəllikləri 
ilə hərəkət edir; məsələn, Fransa Milli Məclisində qadın deputatların 
payı ənənəvi olaraq o qədər də çox deyil. Bunu nəzərə alaraq 2000-
ci ildə siyasətdə qadın və kişi bərabərliyinin təmini istiqamətində bir 
sıra qanunlar qəbul edilmişdir. Almaniya bundestaqında isə əksinə, 
gender hüquq bərabərliyinin qorunması istiqamətində heç bir hü-
quqi-normativ aktlar, qanunlar qəbul edilmədiyi halda, xanımlar, 
demək olar ki, deputat yerlərinin ¾-nü tuturlar. 

Azərbaycanda gender problemlərinin vəziyyəti və dinamikasını 
araşdırarkən qeyd edə bilərik ki, son illər qadınların sosial funksi-
yalarında, fəaliyyət formalarında müsbət mənada xeyli dəyişiklik və 
yeniliklərin baş verdiyi danılmaz gerçəkdir. Bu gün ölkəmizdə qadın 
problemləri ilə məşğul olan onlarca strukturlar və qeyri-hökumət 
təşkilatları rəsmi şəkildə fəaliyyət göstərməkdədir.

Bununla belə, Azərbaycan mədəniyyətində androsentrizm üstün 
mövqeyini qoruyub saxlamaqdadır. Bu isə gender asimmetriyasının, 
ənənəvi standartlaşmış təsəvvürlərin – gender stereotiplərinin qo-
runub saxlanılmasını təmin edir. Reallıq genderin inkişafı yolunda 
ölkəmizdə sosial institutlar, o cümlədən təhsil sistemi qarşısında 
çox işlərin görülməsi məsələlərini irəli sürür. Bütövlükdə müa-
sir cəmiyyətin və onun ayrı-ayrı institutlarının hərtərəfl i tərəqqisi 
təhsil sisteminin inkişafı olmadan mümkün deyil. Məlumdur ki, son 
illər ölkəmizdə dövlət və qeyri-dövlət təhsil müəssisələrinin geniş 
şəbəkəsi yaradılmışdır. Azərbaycan Respublikasının qanunverici-

liyi qadınların bu müəssisələrdə kişilərlə bərabər hüquqda təhsil 
almasını təmin edir. Ümumiyyətlə, müstəqil Azərbaycan Respubli-
kasının 1995-ci ildə qəbul etdiyi ilk konstitusiyasında və digər qa-
nunverici sənədlərdə qadın və kişilərin hüquq bərabərliyi, azadlıqları 
birmənalı şəkildə qətiyyətlə təsbit edilmişdir. Konstitusiyanın 25-ci 
maddəsində deyilir ki, “kişi və qadının eyni hüquqları və azadlıqları 
vardır”. Mərhum prezidentimiz Heydər Əliyevin 14 yanvar 1998-ci 
il tarixli fərmanı ilə Qadın Problemləri üzrə Dövlət Komitəsi, cənab 
İlham Əliyevin 6 fevral 2006-cı il fərmanı ilə Ailə, Qadın və Uşaq 
Problemləri üzrə Dövlət Komitəsi yaradılmışdır. 

Qanunvericiliyimizdə konstitusiyadan sonra genderlə bağlı ən 
əsas qanun “Gender bərabərliyinin (kişi və qadın) təminatları haq-
qında” Azərbaycan Respublikasının Qanunudur (10 oktyabr 2006-cı 
il). Bununla belə, qanunların həyata keçirilməsində bir sıra boş-
luqların mövcudluğu da danılmazdır. Belə ki, hüquqi aktların daim 
təkmilləşdirilməsinə və icrasının təmininə böyük ehtiyac var.

Azərbaycanda sırf qadın haqları sahəsində də bir sıra sənədlər 
qəbul edilmişdir. “Azərbaycan Respublikasında dövlət qadın 
siyasətinin həyata keçirilməsi haqqında” prezident fərmanı (6 mart 
2000-ci il), “ Azərbaycanda qadınların rolunun artırılmasına dair 
tədbirlər planı haqqında” prezident sərəncamı (14 yanvar 1998-ci 
il), “Qadın problemləri üzrə milli fəaliyyət planı haqqında” Nazirlər 
Kabinetinin qərarı (6 mart 2000-ci il) və s. həmin qəbildəndir. Bü-
tün bunları nəzərə alaraq qeyd edə bilərik ki, xanımların cəmiyyətin 
siyasi, mədəni, təhsil və digər sahələrindəki rolu xeyli dərəcədə 
artmışdır. Respublikada gender sahəsində aparılan siyasətin elmi 
cəhətdən əsaslandırılması məqsədilə gender tədqiqatları çoxalıb, 
əvvəlcə Qərb Universiteti, daha sonra Azərbaycan Əmək və Sosial 
Münasibətlər Akademiyası nəzdində Gender Araşdırmaları Mərkəzi 
yaradılıb, dəyirmi masalar, konfranslar keçirilir, eyni zamanda bir 
sıra universitetlərin tədris planlarına genderlə bağlı fənlər əlavə 
edilib. Lakin bu faktlarla yanaşı, regionlarda “gender bərabərliyi” 
mövzusu bir qədər geridə qalır. Regionlarda ənənəvi olaraq qadın 
və kişilər arasında kəskin əmək bölgüsü mövcuddur. Müvafiq re-
surs mərkəzlərinin olmaması, stereotiplərin və ev işlərinin çoxluğu, 
özünəinamın zəifl iyi qadınların sosial aktivliyinə birbaşa təsir edir. 
Gələcək ailə həyatına problem yaradacağına görə gənc qızlar ictimai 
fəaliyyətlərə az maraq göstərirlər. Gənc xanımların ev, ər və azyaşlı 
uşağının qayğısına qalmaq məcburiyyəti, üstəlik, həyat yoldaşının 
qısqanclığı onların sosial həyatda daha aktiv mövqeyinə mane olur.

 Qaçqın və məcburi köçkünlər, ailə başçısını itirmiş və aztəminatlı 
ailələrdəki qadınlar daha həssas qruplara aid edilir. Həyat yoldaşı-
nın vəfatı, müharibədən sonra fiziki imkanlarının məhdudlaşması 
və ya ölkəni tərk etməsi ailənin bütün yükünü qadının üzərinə atır. 
Belə ailələrdəki xanımlar daha az bacarıqlara, biliyə, resurslara ma-
lik olduqlarından zorakılığa, ayrı-seçkiliyə digərlərinə nisbətən çox 
məruz qalırlar. Bu və digər obyektiv səbəblər üzündən regionlarda 
yaşayan qadınlar təhsildə, inkişafda geriləyirlər. 

Cəmiyyətdə gender bərabərsizliyinin, qadına qarşı diskrimina-
siyanın aradan qalxmasına bir çox hallarda təhsil prosesinə edilən 
dəyişikliklər kömək ola bilər. Lakin bunun başlanğıcı ailə tərbiyəsində, 
valideynlərin, yaxın qohumların ənənəvi mədəniyyətimizdə oğlan-



54 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

lar və qızların assosiasiya olunduqları təsəvvürlərə və anlayışlara 
düzəliş etmək istəyinin olmasındadır. Uşağın gender identikliyinin 
qurulması erkən yaşlardan başlayır və bütün həyatı boyu ona düzəliş 
edilir. Təəssüfl ə qeyd etmək lazımdır ki, erkən yaşlarından oğlanlar 
və qızlar üçün informasiya proseslərinin seleksiyası mövcuddur; 
məsələn: qızlara gəlinciklər, mətbəx əşyalarına bənzəyən oyuncaq-
lar almaq və ya nisbətən böyük yaşda musiqi, toxuculuq məktəbinə 
yazdırmaq və s., oğlanlar üçünsə maşın, robotlar, müharibə və ya 
fantastik qəhrəmanları əks etdirən oyuncaqlar, kompüterlər və s. 
almaq, şahmat məktəbinə, üzgüçülüyə yazdırmaq. Bununla da qız-
ların rasional və mücərrəd düşüncə sahəsi bir qədər dar çərçivədə 
qalır. Onun geniş aspektdə düşünməsinə şərait yaradılmır.

Ailənin formalaşmasında mədəniyyətin rolu ailəni qorumaq ba-
carığı ilə əlaqəlidir. Bu təkcə hisslər əsasında yox, eləcə də ağılla, 
hətta valideynlik borcunun dərk edilməsi ilə mümkündür.

Ailə münasibətləri mədəniyyətinin bir hissəsi də inam, etimad 
amili ilə bağlıdır. Məhəbbət olan yerdə ər-arvad arasında qarşı-
lıqlı hörmət, inam, səmimiyyət hökm sürməlidir. Sözsüz ki, hər 
bir vəziyyətin əksi də olur, məsələn, bəziləri etibardan sui-istifadə 
edirlər, bəziləri isə onun yoxluğundan əziyyət çəkirlər. Bəzən güc-
lü məhəbbət hissi eqodan irəli gələn qısqanclıq, inamsızlıq və bu 
kimi mənfi amillərlə müşayiət olunur. Məşhur fransız yazıçısı Anatol 
Frans qısqanclıq barədə qeyd etmişdir ki, “qısqanclıq kişidə zəifl ik, 
qadında isə güc mənbəyidir” (6). Qısqanclıq ailədə qarşılıqlı inam-
sızlıq və hörmətin olmamasının nəticəsidir. Qısqanc insanlar hər za-
man qarşı tərəfə şübhə ilə yanaşır və ən xırda şeyləri belə böyüdərək 
münasibətlərə ziyan vururlar.

Ailəyə və onun sabitliyinə mənfi təsir edən mədəni amillərdən biri 
KİV-lərin təsiri vasitəsilə yaradılan pərəstiş hissi ilə bağlıdır. Gəlin 
diqqət edək: biz ekranlarda müasir ailənin daha çox hansı obrazını 
görürük? Ailə münasibətləri ilə bağlı daha çox məsuliyyətsiz, sərbəst 
həyat tərzi yaşamağa üstünlük verən cütlüklər, qısqanclıq, tamah-
karlıq (pul, ev və s.), xəyanət üstündə baş verən ölüm hadisələri 
və s. mövzulara rast gəlinir. Ailə münasibətlərinin bilicisi sayılan 
O.Balzak qeyd etmişdir ki, “insan hər şeyi yeyən əjdahayla – vərdişlə 
mübarizə aparmalıdır”. Çünki nikah hisslərə əsaslanır və bu da onu 
dayanıqsız edir. Ona görə də cəmiyyət həm qanunvericilik, həm də 
mənəvi səviyyədə ailənin dağılmasının qarşısını alacaq vasitələri 
möhkəmləndirməyə çalışır. Ələlxüsus ailədə uşaqlar tərbiyə olu-
nurlarsa. Lakin bununla yanaşı, dünyanın bir çox ölkələri insan-
ların boşanma haqlarını qanunla tənzimləyir və əgər buna əsaslı 
səbəblər varsa, qanun tərəfl ərin boşanmasına icazə verir. Məqalədə 
ailənin qanunvericilik baxımından nizamlanmasına diqqət ayrılma-
dığı üçün bir cümləylə fikrimi bildirmək istəyirəm ki, ailələr boşan-
ma mərhələsinə çatarkən bir qədər düşünsünlər və tələsik qərar 
qəbul etməsinlər. Çünki verilən hər bir qərar ailədə böyüməkdə olan 
uşaqların psixi və mədəni tərbiyəsinin formalaşmasına mənfi təsir 
göstərə bilər ki, bu da cəmiyyət üçün itirilmiş fərd deməkdir.

İnsanın mədəni səviyyəsi onun nikaha olan münasibətinin 
məsuliyyət səviyyəsi ilə ölçülür. Karl Marks haqlı olaraq qeyd etmiş-
dir ki “Heç kim ailə qurmağa məcbur edilmir. Lakin əgər ailə quru-
lubsa, hər kəs onun qanunlarına tabe olmağa məcburdur” (7).

54 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Summary

The article describes the role of culture in the formation of fami-
lies. Statements of many philosophers and culture experts was 
noted. It is told as the role of the relationship between culture 
and psychology of behavior in family formation. The research of 
the founder of cultural anthropology F.Boas and his followers 
R.Benedikt, M.Mid family and appreciated as a cultural and a so-
cial phenomenon. At the same time, speaking about family prob-
lems, it raises the issue of intra-gender relationships.
Key words:   family, marriage, culture, society, cultural anthro-
pology, confl ict between generations, continuity, gender equality.

Резюме

В статье говорится о роли культуры в формировании семьи. 
Отмечаются высказывания многих культурологов и философов. 
Рассказывается так же о роли взаимосвязях культур и психологии 
поведения в формировании семьи. В научных исследованиях 
основателя культурной антропологии Ф.Боас и его последователей 
Р.Бенедикт и М.Мид семья оценена как культурный, и как 
социальный феномен. В то же время, говоря о проблемах семьи, 
поднимается вопрос внутрисемейных гендерных отношений.
Ключевые слова: cемья, брак, культура, общество, культурная 
антропология, конфликты между поколениями, преемственность, 
гендерное неравенство.

Ədəbiyyat:

1. Антология исследований культуры. Том 1. Интерпретации культуры. Санкт-Петербург, Университетская книга 1997, 710 c.
2. Марк Туллий Цицерон. Об обязанностях. 102 стр. Книга II.
3. Маргарет Мид. Культура и мир детства. М., 1983. 450 с
4. Шило Н.Ю. Мид Маргарет // Социология. Энциклопедия. – Минск, 2003. 
5. http://anthropology.ru/ru/text/govorunov-av/kniga-rut-benedikt-hrizantema-i-mech#koncepciya-modeley-kultury
6. https://az.wikiquote.org/wiki/Qad%C4%B1n
7. http://www.inpearls.ru/author/karl+marx



55Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Məlumdur ki, dramaturqlar tarixi mövzulu əsərlərə 
müraciət edərkən tarixi dürüstlüyü tam mühafizə etməyi, 
tarixi şəxsiyyətləri olduğu kimi verməyi vacib saymırlar. 

Qəhrəmanlarının əlamətdar cəhətlərini, tərcümeyi-halının mühüm 
nöqtələrini tarixin inkişaf qanunları baxımından ümumiləşdirib 
onun yaşadığı dövrü, bu dövrün pafosunu, qabaqcıl ideyalarını əks 
etdirirlər.

Xalq artisti Amaliya Pənahovanın 1992-ci il noyabrın 10-da Bakı 
Bələdiyyə Teatrını yaratması ölkəmizin ictimai-mədəni həyatında 
əlamətdar hadisə oldu. Məqsədi insanlarda vətənpərvərlik, 
fədakarlıq, qəhrəmanlıq hissini yüksəltmək olan teatr Nəriman 
Nərimanovun “Nadir şah” tarixi faciəsini tamaşaya qoydu. 10 fevral 
1996-cı ildə Gənc Tamaşaçılar Teatrının səhnəsində nümayiş olu-
nan “Nadir şah” tamaşasının premyerası böyük uğurla keçdi. “Na-
dir şah” tarixi faciəsinə Ələkbər Kazımovski quruluş vermişdi. Qu-
ruluşçu rejissor tarixə sərbəst yanaşma prinsipini əsas götürərək 
əsərdə dramaturji gərginliyi zəifl ədən ayrı-ayrı səhnələri və hətta 
bütöv surətləri çıxarmış, əsas ideya yükünü müasir dövrün siyasi 
hadisələri ilə analogiya təşkil edən motivlərin üzərinə salmışdı. Əsəd 
Cahangir “Xalq qəzeti”ndə “Bələdiyyə Teatrında “Na-
dir şah” tamaşası” adlı məqaləsində rejissor yozu-
mu haqqında öz fikirlərini belə qeyd edir: “Uğurlu 
rejissor yozumu hesabına tamaşaçı bir neçə əsr 
bundan əvvəl şah sarayında baş verən tarixi faciədə 
müasir Azərbaycan siyasi həyatındakı faciələrin 
əsas ştrixlərini sezə bilir” (5). 

Tamaşada Nadir şah obrazını Azad Şükürov 
canlandırırdı. Obrazın (Nadir şah – red.) səhnə 
təqdiminin çətin və həlledici məqamı sui-qəsd 
səhnəsindən başlanırdı. Fitnəkar saray əyanlarının 
hiyləsinə aldanıb oğlundan şübhələnən və yeganə 
balası – iyirmiyaşlı vəliəhd Rzaqulunun gözlərinin 
çıxarılmasına hökm verən Nadirin daxilində ata ilə 
şahın mübarizəsi gedirdi. Nadir şah – A.Şükürov 
bütün dəhşəti ilə hiss edirdi ki, Gülcahanın yalva-
rışlarına tab gətirməyib hökmü dəyişə bilər və buna 

görə hərəmindən daha çox, sanki özünə dediyi “Olmaz... Olmaz!” 
sözləri ilə atalıq duyğusunu boğur, böyük ağrı bahasına olsa da, 
qərarında sabit qalırdı.

Nadirin istər bir ata, istərsə də bir şah kimi faciəsinin zirvəsi 
Rzaqulunun günahsızlığı üzə çıxan andan başlandı. Nadir şah – 
A.Şükürov faciəni bir ehtişam, tragik bir ehtirasla yaşayırdı. 

Ərini hədsiz dərəcədə sədaqətlə sevən bir qadın, balasının yolun-
da canından belə keçməyə hazır olan ana – Gülcahan obrazını Esmi-
ralda Şahbazova oynayır, onun səhnəyə hər gəlişi ilə tamaşa zalına 
sanki ilıq, zəif bir işıq şüası düşürdü. Ancaq Nadir şahın Rzaqulu 
haqqında verdiyi dəhşətli hökm səhnəsi dərin daxili yaşantı əvəzinə 
çox vaxt rejissor mizanlarının icrası hesabına ötüşürdü. Buna görə 
də dramaturji materialdan irəli gələn tragik qat bütün miqyası ilə 
açılmırdı.

Rzaqulu obrazını aktyor Mahir Vətənhax təbii, real cizgilərlə 
canlandırırdı. Finalda kor Rzaqulunun – M.Vətənhaxın ata-ana-
sının cəsədi üzərində uzanmış əllərinin titrəyişini, barmaqlarının 
giziltisini tamaşaçı da öz canında duyur, aktyorun heç bircə kəlmə 
belə demədən yaratdığı bu təsirli səhnənin hesabına vəliəhdin kor 

Azərbaycanın müstəqilliyi illərində

tarixi mövzulu pyeslərin səhnə həlli

Məlahət Ağayeva,
AMEA Memarlıq və İncəsənət İnstitutunun “Teatr, kino və televiziya”

şöbəsinin elmi işçisi, sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru
E-mail: melahet-agayeva@mail.ru 



56 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

edilməsi, doğrudan da, bütün məmləkətin gözsüz, işıqsız qalması 
kimi geniş sosial-fəlsəfi pafos və mündəricə kəsb edə bilirdi.

Tamaşada xalq artisti S.Bəsirzadə (Ana), əməkdar artistlər 
M.Avşarov (Cavad xan), F.Mehdiyevi (Mirzə Mehdi xan), Ə.Soltanovun 
(Məhəmməd xan), R.İbrahimov (Səlim xan), E.Təvəkküloğlu (Rza xan) 
və Z.Məmmədov (Cəfər xan) obrazların uğurlu səhnə təcəssümünü 
yarada bilmişdilər. 

Əsəd Cahangir tamaşanın ünvanına dediyi xoş sözlərlə yana-
şı, bəzi xırda iradlarını da qeyd edir: “Tamaşada kütləvi səhnələrin 
zəifl iyi dərhal hiss olunur. Nadirin sərkərdələri rolunda həddən artıq 
gənc tələbələrin səhnəyə çıxarılması da, bizcə, reallığa xələl gətirir 
və tamaşanın eff ektini aşağı salır. Əsərin mətni üzərində əhəmiyyətli 
“redaktə” işi aparan rejissorun bəzi arxaikləşmiş əcnəbi sözləri mü-
asir variantları ilə əvəz etməsinə də ehtiyac duyulur” (5).

AMEA-nın müxbir üzvü İnqilab Kərimov tamaşa haqqında öz 
fikirlərini belə ifadə edir: “Ümumu qayəsi, irəli sürdüyü fikir və ideya 
etibarilə müasir dövrümüzlə, respublikamızın həyatında baş verən 
siyasi hadisələrlə səsləşən “Nadir şah” əsərinin tamaşası həm rejis-
sor işi, həm bədii tərtibatı (quruluşçu rəssam Elbəy Rzaquliyev) və 
musiqisi, həm də aktyor ifası cəhətdən diqqəti cəlb edir; bu mühüm 
komponentlərin yüksək səviyyəli, professional işbirliyi tamaşanın 
uğuruna səbəb olmuşdur” (6, səh. 150).

Bakı Bələdiyyə Teatrı 1996-cı və 1998-ci illərdə Türkiyədə qast-
rolda olarkən “Nadir şah” tamaşasını da özləri ilə aparmışdılar. 
Türkiyənin Qars, Ərzurum, Ağrı, Van şəhərlərində olan kollektiv 
digər tamaşalarla yanaşı, “Nadir şah” əsərini də izləyicilərə təqdim 
etmişdi. Teatrın kollektivi müvəff əqiyyətli çıxışlarına görə həmin 
valiliklərin təşəkkür məktubları və qiymətli hədiyyələri ilə mükafat-
landırılıb. 

Azərbaycan ədəbiyyatının görkəmli simalarından biri olan İlyas 
Əfəndiyev “Hökmdar və qızı” tarixi pyesini 1990-cı il yanvarın 20-də 
Bakıda gülləbaran edilmiş şəhidlərimizin əbədi xatirəsinə ithaf et-
mişdi. XVIII əsrin xronikası əks olunan faciədə tariximizin daha ağrılı 
bir mərhələsi torpaqlarımızın parçalanması fonunda milli qürur his-
si ilə qabardılırdı. 25 dekabr 1996-cı ildə Azərbaycan Dram Teatrının 
səhnəsində həmin əsərin ilk tamaşası göstərildi. Quruluşçu rejissor 

Mərahim Fərzəlibəyovun böyük zəhməti sayəsində 
ərsəyə gələn tarixi pyes uğurlu səhnə təcəssümünü 
tapdı. Tamaşada xanlıqlar dövründə torpaqlarımı-
zın parçalanması səbəbləri, xəyanətkar və satqın 
qüvvələrin iç üzünü açmaqla XVIII əsrlə bu günümüz 
arasında bir körpü salınırdı.

“Hökmdar və qızı” tarixi dramı vətənpərvərlik, 
müstəqillik, milli azadlıq hissiyyatlarını şüurlara həkk 
edir və gənclərimizi bu istiqamətdə tərbiyələndirirdi. 
Azərbaycan tarixinin ən ağır çağlarından olan bu 
dövrdə kiçik xanlıqlara parçalanan xalqımızı yadelli 
basqınlardan daha çox, daxili çəkişmələr əldən sa-
lırdı. Müstəqillik iddiasında olan xanlar dörd yandan 
gələn xarici təhlükələrə qarşı birləşmək əvəzinə kor 
bir siyasətlə bir-birini didişdirirdilər.

Qarabağ xanlığı üçün təhlükə həm cənubdan, 
həm də şimaldan idi. Cənubdan Qacar sülaləsinin 

nümayəndəsi Şuşanı ələ keçirmək istəyirdi. O, ilk dəfə 1795-ci ildə 
xeyli müddət Şuşanı mühasirədə saxlasa da, məğlub olur. 1797-ci 
ildə Şuşa işğal edilir. Həmin vaxt öz ailəsi ilə Car-Balakənə qaçan 
İbrahim xan Ağa Məhəmməd şah Qacar öldürüldükdən sonra Şu-
şaya qayıdır. Bu dövrlərdə rus işğalları da başlayırdı. Azərbaycan 
xanlıqları birləşə bilmədiyi üçün bütövlükdə ölkənin parçalanması 
labüd idi. İbrahim xan ruslara qarşı müqavimətin istənilən nəticəni 
verməyəcəyini görüb 1805-ci ildə Sisianovla bağladığı müqaviləyə 
görə rus tabeliyini qəbul etdi. Bu, böyük tarixi səhv idi. Belə ki, 1 
il sonra İbrahim xan qətlə yetirildi. I və II rus–İran müharibələri 
nəticəsində Azərbaycanın şimal torpaqları ruslar tərəfindən işğal 
olundu.

İbrahim xan torpaqlarımızı rusların əsarətindən qurtarmaq üçün 
Azərbaycan xanlıqlarını birləşdirməyə çalışır, amma bu cəhdlər 
alınmırdı. Çünki İbrahim xan, Kəlbalı xan, Cavad xan, Fətəli xan – 
hamısı şahlıq istəyirdi. Ancaq vəhdətə gəlib, bir şah seçib ona itaət 
etsəydilər, bəlkə də faciədən xilas ola bilərdilər.

O zaman “Hökmdar və qızı” tamaşasına baxmağa gələn ali qo-
naqlar arasında ümummilli liderimiz Heydər Əliyev, respublika-
mızda qonaq olan görkəmli alim, türkdilli ölkələrin Milli Pediatriya 
Cəmiyyətləri Birliyinin fəxri prezidenti İhsan Doğramacı da vardı. 
Tamaşadan sonra səhnə arxasına keçən Heydər Əliyev və İhsan 
Doğramacı yaradıcı kollektivi təbrik etdilər. Mərhum prezidentimiz 
tanınmış yazıçının xalqa, ədəbiyyata misilsiz xidmətini vurğula-
dı: “İlyas Əfəndiyev Azərbaycan teatrına çox böyük töhfələr ve-
rib, böyük xidmətlər göstərib, çox dəyərli əsərlər yaradıbdır. İlyas 
Əfəndiyevin yaradıcılığı başqa cəhətlərlə yanaşı, bir də ona görə 
əhəmiyyətlidir ki, o öz əsərlərində Azərbaycan xalqının tarixinin çox 
mühüm səhifələrini ədəbiyyat, teatr vasitəsilə bugünkü nəsillərə 
çatdırır, həm də müasir həyatımızın müsbət və mənfi cəhətlərini 
çox gözəl təsvir edir... Hesab edirəm ki, xalqımız bu əsərlərdən çox 
bəhrələnmişdir” (3). Bu söhbətə qoşulan İhsan Doğramacı da tama-
şanı yüksək qiymətləndirərək dedi: “Hökmdar və qızı” əsərini böyük 
tarixi bir tablo kimi qiymətləndirirəm və Allah-taala Azərbaycanın 
müstəqilliyini əbədi edəcəkdir” (7, səh. 170).



57Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Rejissor Mərahim Fərzəlibəyov istedadlı aktyorları seçərək va-
hid bir ansambl yaratmağa müvəff əq olmuşdu. Xalq artisti Əliabbas 
Qədirov Qarabağ hakimi İbrahim xanın, onun timsalında isə bütün 
Azərbaycanın başına gələn faciənin böyüklüyünü təmkinlə açırdı. 
“Şah İsmayıl Xətainin əkdiyi toxumları göyərtmək istəyən” İbrahim 
xan doğma övladı Ağabəyim ağanı Fətəli şaha baş hərəm kimi ve-
rib onunla qohum olmaq, Azərbaycan xanlıqlarını birləşdirib vahid 
Azərbaycan dövləti yaratmaq istəyirdi.

Tamaşada Ağabəyim ağa obrazını əməkdar artis Bəsti Cəfərova 
yaradırdı. B.Cəfərova Ağabəyim ağanın taleyindəki təlatümləri, 
ağrı ilə duyğularının tüğyan edib qarşılaşdığı səhnələri ölçü hissini 
itirmədən, incəliklə birləşdirib tamaşaçılara çatdıra bilirdi.

Vanya Koxa (xalq artisti Səyavuş Aslan), Axund Mirmöhsün ağa 
(xalq artisti Həsən Məmmədov), Cavad xan (əməkdar artist Bürcəli 
Əsgərov), Kəlbalı xan (əməkdar artist Məcnun Hacıbəyov), Tubu 
xanım (əməkdar artist Səfurə İbrahimova), Məhəmməd xan (Şa-
hin Cəbrayılov), Saday bəy (Sabir Məmmədov) obrazlarını canlan-
dıran, özlərinəməxsus istedad sahibi olan bu sənətkarların oyunu 
əsərin verdiyi sərrast material əsasında bir-birini uğurla tamamla-
yırdı. Şahmar Ələkbərzadə aktyorların uğurlu oyunu haqqında de-
yirdi: “Aktyorlar müəllifin verdiyi ideyaları gözəl duyaraq özlərinin 
həyəcanı, kədəri və sarsıntıları kimi oynayırdılar. Onlara “oynayırlar” 
sözü yaraşmır, məhz yaradırdılar” (4).

Tamaşanın uğurunu təmin edən məsələlərdən biri də əsərə 
verilən bədii tərtibatdır. Rəssam İsmayıl Əsədoğlunun quruluşu, 
Azərbaycan xanlıqlarının faciəsini xəritə ilə ürək şəklində verməsi 
və o ürəyə saplanan düşmən qılıncı müəllif qayəsini açan tapıntı-
dır. Əsərə yeni musiqi yazılmamış, Polad Bülbüloğlunun və Va-
sif Adıgözəlovun əsərlərindən, həmçinin xalq 
musiqisindən məharətlə istifadə olunmuşdu. Aka-
demik Bəkir Nəbiyev tamaşanın müvəff əqiyyətlərini 
göstərməklə yanaşı, maddi çətinliklər ucbatından 
nəzərəçarpan bəzi qüsurları da vurğulayıb: “Təkcə 
bunu qeyd etmək lazımdır ki, tamaşada məşğul 
olan aktyorların heç birinə oynadıqları obrazların 
dövrünü, həyat tərzini, ictimai mövqeyini əks etdirən 
və onları fərdi ölçülərinə uyğun gələn xüsusi paltar 
biçilməmiş, bütün rekvizit 20–25 il bundan əvvəlki 
tamaşalar münasibətilə tikilən nimdaş libaslar ara-
sından “seçilmiş”, böyüdülmüş, yaxud kiçildilmişdir. 
Məlum maddi səbəblər üzündən tamaşaya xüsusi 
musiqi də sifariş edilməmişdir” (9). 

Milli tarixin əvvəllər qadağa qoyulmuş 
səhifələrinə baş vuran şair-dramaturq B.Vahabzadə 
Azərbaycan varlığının dərin qatlarına nüfuz etmiş-
di. Məhz bu yaradıcılıq axtarışlarının bəhrəsi olan 
“Özümüzü kəsən qılınc” (“Göytürklər”) tarixi pyesi meydana gəldi 
və ilk tamaşası 1998-ci il aprelin 10-da rejissor Ağakişi Kazımovun 
quruluşunda Akademik Milli Dram Teatrında göstərildi. Azərbaycan 
Demokratik Cümhuriyyətinin 80 illiyinə həsr olunan bu pyesdəki 
hadisələr 1450 il bundan əvvəl ulu əcdadlarımız I Göytürk dövlətinin 
istiqlal uğrunda Çinə qarşı apardığı mübarizədən bəhs edir.

 Azərbaycan tarixinin yeni səhifələrinin yazıldığı bir zamanda ya-
radıcılığında daha çox monumentallığa üstünlük verən quruluşçu 
rejissor Ağakişi Kazımovun, bu əsəri də klassik üslubda səhnəyə 
gətirməsi qanunauyğun idi. Material da buna tam cavab verirdi. 
Tarixi sənədlər əsasında yazılan, 2 hissədən və 12 şəkildən ibarət 
olan pyesdə tarixi şəxsiyyət olan Gur Şadın I Göytürk dövlətinin 
istiqlalı uğrunda mübarizəsindən söz açılırdı. “Özümüzü kəsən qı-
lınc” (“Göytürklər”) faciəsində Bumin Xaqanla onun qardaşı İstemi 
Xaqanın hakimiyyətlərindən sonra zəifl əmiş, dağılmaq təhlükəsi 
qarşısında qalmış Göytürklər dövlətinin ikinci dəfə yüksəlişi diqqət 
hədəfindədir. Tamaşa barəsində təəssüratlarını qələmə almış xalq 
yazıçısı Hüseyn Abbaszadə göstərir ki: “Faciənin mötərizədə yazı-
lan ikinci adı “Göytürklər”dir. Çoxları bilmir ki, nə üçün əcdadlarımıza 
göytürklər deyirdilər. Bunu dəqiqləşdirməkdən ötrü bir mötəbər 
tarixçi-alim dostumla söhbət elədim. O dedi ki, qədim türklər is-
lam dinini qəbul etməmişdən öncə Günəşə sitayiş edərdilər. Hər 
gün dan söküləndə yığışıb əllərini göyə qaldırıb Günəşin doğmasını 
ibadət eləyə-eləyə qarşılayır, axşamüstü Günəş batanda onu eyni 
mərasimlə yola salırdılar. Buna görə də onlara Göytürklər deyirdilər” 
(1).

Göründüyü kimi, müəllif tarixə müraciət etməklə eyni zamanda 
bu günümüzlə səsləşən məqamlara, müstəqillik uğrunda çarpış-
malara əngəl olan yaxın tarixin hadisələrinə də ayna tutur, yaltaqlıq, 
taxt-tac viruslarının genetik kodlarını açmağa çalışır.

Tamaşa əsarətə, yadelli işğalçılara qarşı mübarizə aparan xalqın 
istək və arzularının təcəssümü idi. Əqidə bütövlüyü, vətənpərvərlik, 
mənəvi yenilməzlik tamaşada olduqca aktual və müasir səslənirdi. 
Tamaşaçının gözü qarşısında cərəyan edən hadisələr, səslənən 

fikirlər, obrazların hərəkət və əməlləri səhnədə gördüyü ilə 1988-ci 
ildən bəri yaşadığı neçə-neçə fəlakət və faciələri izləməyə, xalqı-
mıza, torpağımıza edilən erməni təcavüzünü göz önünə gətirməyə 
imkan verirdi.

Tamaşa haqqında öz fikirlərini bölüşən Məlahət Ağayeva əsərin 
böyük müvəff əqiyətlə keçən ilk səhnə quruluşunu təhlil edərək ya-



58 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

zırdı: “Tamaşanın quruluşçu rejissoru, əməkdar incəsənət xadimi 
Ağakişi Kazımovun işi yalnız rejissorluq qabiliyyətinə, nikbin əhvali-
ruhiyyəli, monumental, tarixi qəhrəmanlıq tamaşası yaratmaq baca-
rığına görə deyil, həm də məhz xeyirin şərə nisbətən çox güclü oldu-
ğunu göstərmək iqtidarına görə müsbət qiymətləndirilir” (2). Ümumi 
ictimai rəyə görə, o, tamaşa yaradıcıları ilə əlbir yaradıcılıq səyi 
nəticəsində müəllif fikrini tamaşaçıya dəqiq və aydın çatdırmağa nail 
oldu. Tamaşanın quruluşçu rəssamı İsmayıl Əsədoğlu və bəstəkar 
Cavanşir Quliyev tarixi-ictimai faciənin sənət dili ilə açılması üçün 
bütün imkan və istedadlarından yetərincə istifadə etmişdilər. 

Ulu öndər Heydər Əliyev tamaşadan razı qaldığını bildirərək 
demişdi: “Sizin hamınız öz rolunuzu o qədər gözəl ifa etdiniz ki, 
birinizi o birinizdən seçə bilmərəm. Hamınız çox gözəl ifa etdiniz. 
Hər biriniz öz ifanızla çox gözəl təsir bağışladınız. Xüsusən əsərin 
mənasını, məzmununu çatdırdınız. Ona görə mən sizi təbrik edirəm. 
Bu əsəri gözəl yaratdığınıza görə sizi yüksək qiymətləndirirəm” 
(8). Həmçinin qeyd etmişdi ki: “Əsərin xüsusiyyəti ondan ibarətdir 
ki, burada hansı rolun baş rol olduğunu demək çətindir” (8). Ustad 
teatrşünas səviyyəsində söylənilən bu fikrin məna və mahiyyəti ol-
duqca dərindir. Əslində, burada söhbət həm əsərin, həm tamaşanın 
dramaturji quruluşundan, həm də ansambl bütövlüyündən gedirdi. 
Obrazlar bədii materialla taraz yüklənmiş tamaşada mükəmməl 
ansambl vasitəsilə əsas məqsədin “Türkün gücü onun birliyindədir” 
fikrinin həyata keçməsinə xidmət edirdi. 

Rejissor quruluşunda təqdirəlayiq cəhətlərdən biri də tamaşanın 

klassik üslubda qurulması idi. Ağac öz kökləri üstə dayanıb, qol-
budağı isə ətrafa şaxələnmişdi. Yəni əsərdəki hadisələr tarixi qatda 
saxlanılır, VI–VII əsrlərdəki Göytürk özülü üzərində baş verənlər bu 
gün də müasirlik ruhunu qoruyub saxlayırdı.

Tamaşanın müvəff əqiyyətli alınmasında aktyor ansamblının 
əməyi qeyd olunmalıdır. Əliabbas Qədirovun (Qara Xaqan), Ramiz 
Məlikovun (Dulu Xaqan), Nurəddin Mehdixanlının (Gur Şad), Laləzar 
Mustafabəylinin (İçgen Xatun), Məleykə Əsədovanın (Selcan), Zemfi-
ra Nərimanovanın (Banu Çiçək), Sənubər İsgəndərovanın (Siyan Şi), 
Rafiq Əzimovun (Mubi Tərxan), Məcnun Hacıbəyovun (Salur xan), 
Rəsul Həsənzadənin (İltəriş), Aslan Şirinovun (Şeytan), Mətanət Ata-
kişiyevanın (Mələk) dolğun səhnə surətləri aktyorların böyük yaradı-
cılıq zəhmətinin, yeni sənət axtarışlarının gözəl nümunəsi idi. 

Tarixi ibrət və müasirlik ruhunu təcəssümləndirən “Özümüzü 
kəsən qılınc” tamaşası kollektivin yaradıcılıq uğuru olub teatrın 
repertuarından uzun müddət çıxmamış, 1998-ci ilin noyabr ayın-
da Azərbaycan Akademik Milli Dram Teatrının kollektivi Türkiyənin 
Ərzurum, Sivas, Qeysəri və Ankara şəhərlərində qastrolda olarkən 
də tamaşaçılar tərəfindən rəğbətlə qarşılanmışdı. 

 “Nadir şah”, “Hökmdar və qızı” və “Özümüzü kəsən qılınc” ta-
rixi əsərlərini xalqımızın tarixi taleyi haqqında səhnədən səslənən 
cəsarətli monoloq da adlandırmaq olar. Bu pyeslərdə tarixin özü 
müasirliyin təhlili üçün bədii materiala çevrilərək fəlsəfi-analitik 
ümumiləşdirməyə səbəb olur, müasir teatr təfəkkürünün işığında 
reallıq kəsb edirdi.

58 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Summary

In the article there is spoken about the stage solution of 
plays in Baku Municipal Theatre “Nadir shah” (10.02.1996) by 
N.Narimanov, Azerbaijan Dramatic Theatre “Sovereign and his 
daughter” (25.12.1996) by I.Efendiyev, “Goyturks” (10.04.1998) by 
B.Vahabzade. In the performances such qualities as patriotism, 
heroism are put forward, producer’s work, composer’s music, 
artistic arrangement and actor’s performing are discussed. 
Key words:   patriotism, heroism, playwright, producer, actor.

Резюме

В статье говорится о сценическом решение драм в Бакинском 
Муниципальном Театре “Надир шах” (10.02.1996) Н.Нариманова, в 
Академическом Национальном Драматическом Театре “Повелитель 
и его дочь” (25.12.1996) И.Эфендиева, “Göytürklər” (10.04.1998) 
Б.Вагабзаде. В обсуждается режиссёрская, композиторская 
работа, художественная постановка и актёрские исполнения.
Ключевые слова: патриотизм, героизм, драматург, режиссёр, 
актёр.

Ədəbiyyat:

1. Abbaszadə H. Türk özünə qayıdanda. “Ədəbiyyat qəzeti”. 24 aprel 1998-ci il. 
2. Ağayeva Məlahət. Bəxtiyar Vahabzadə pyeslərinin səhnə taleyi. Bakı, “Xəzər Universiteti” nəşriyyatı, 2013, 158 s., səh. 90.
3. “Azərbaycan” qəzeti. 23 sentyabr 1997-ci il.
4. Ş.Ələkbərzadə. Ürəyə saplanan qılınc. “Mədəniyyət” qəzeti. 29 dekabr 1996-cı il.
5. Əsəd C. Bələdiyyə Teatrında “Nadir şah” tamaşası. “Xalq qəzeti”. 11 iyul 1996-cı il.
6. İnqilab Kərimov. Bakı Bələdiyyə Teatrı. Bakı, “Çinar-Çap” nəşriyyatı, 2008, 488 s., səh. 114.
7. İnqilab Kərimov. Sənət, sənətkarlar və sənətkarlıq haqqında. Bakı, “Ulu” nəşriyyatı, 2005, 228 s., səh. 170.
8. “Xalq qəzeti”. Bakı, 14 aprel 1998-ci il.
9. Nəbiyev B. İbrətamiz tamaşa. “Azərbaycan” qəzeti. 27dekabr 1996-ci il.



59Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

HHər bir peşənin əxlaq normaları mövcuddur. Sözsüz ki, 
bu normalar həmin peşənin inkişaf tarixi ilə bağlıdır və 
onunla da formalaşır, təşəkkül tapır. Jurnalistin peşə 
etikası da Azərbaycan media mühiti üçün yeni deyil. XIX 

yüzilliyin ortalarından bu günə kimi jurnalist etikası zəngin bir inkişaf 
yolu kecib. Azərbaycan jurnalistikasında 1990-cı illərin əvvəllərindən 
özəl sektorun yaranması ilə bağlı ölkəmizdə özəl KİV-in sayı da art-
dı və bu məsələ daha çox önəm kəsb etdi. Nəzəriyyəci alim pro-
fessor C.Məmmədli yazır ki: “Peşə ləyaqəti jurnalistin nüfuzunu, 
həmkarları içərisində yerini müəyyən etməklə onun fərdi üslubunun 
da yetkinləşməsinə xüsusi şərait yaradır” (5, səh. 23).

Bu gün televiziya KİV sistemi arasında operativliyi, əyaniliyi ba-
xımından daha böyük önəm kəsb edir. Milli-mənəvi dəyərlərimizin 
yaşamasında televiziyanın üzərinə çox böyük məsuliyyət düşür, ona 
görə də hər an diqqət mərkəzindədir. 

Televiziya mənsub olduğu dövlətin, cəmiyyətin idarəçilik 
sistemindən, quruluşundan asılı şəkildə özünün bu funksiyasının 
icrasını təcəssüm etdirir. Demokratik cəmiyyətlərdə dövlətçilik və 
vətənpərvərlik təbliğatı kontekstində əhaliyə təsir imkanlarından 
istifadə ilə, əslində, dövlətin, avtoritar rejimdə isə bir şəxsin – dövlət 
başçısının təbliği ilə məşğul olur.

Demokratik mühitdə dövlət siyasətinin geniş xalq kütlələrinə 
çatdırılmasında, onun siyasi maarifçiliyində fəal iştirak etməsi hər 
bir vətəndaşda siyasi şüurun, dünyagörüşünün biçimlənməsinə 
təkan verir və bu prosesdə fəal iştirak edir. Totalitar rejimdə isə 
bütün növ təbliğat rəhbərin və ya hakim diktatura rejiminin ideo-
loji istiqamətlərinin vəsfinə yönəldiyindən vətəndaşlarda rəhbərə və 
ya ideyalara sadiqlik fikri aşılanır. Təbliğat işində televiziyanın güc-
lü silah kimi insanlara təsiri baxımından məharətlə istifadə olunur. 
“Təbliğat – xidmət etdiyi siyasətə münasibətdə ikincidərəcəlidir, 
siyasət əxlaqlıdırsa və cəmiyyətin rifahına yönəlibdirsə, məhz o za-
man televiziyanın təbliğatı xeyirli, lazımlı və vacibdir” (1, səh. 47).

2001-ci il avqustun 13-də Azərbaycan Respublikası Preziden-
tinin milli-mənəvi dəyərlərlə bağlı xüsusi bəyanatı Azərbaycan 
mediasının ayrıca mövzusuna çevrildi. Bu bəyanatın həyata 
kecirilməsində yenə də önəmli yeri televiziya tutur. Efirdə yayımla-
nan müxtəlif məzmunlu və formatlı verilişlərdə telejurnalistin çox 
yüksək səviyyəli empatiya keyfiyyətləri özünü büruzə verməlidir; 
məsələn: tamaşaçılarla ünsiyyəti, qonaqlarını dinləmək və müraciət 
mədəniyyəti, dil mədəniyyəti və s. Televiziyada əyanilik olduğu üçün 

jurnalistin peşə etikası hər an göz önündədir. O, tamaşaçısını həm 
maarifl əndirir, həm də əyləndirir.

Televiziya öz sosial-pedaqoji funksiyası çərçivəsində əhalinin 
siyasi proseslərlə bağlı maarifl ənməsinə diqqət ayıraraq gündəlik 
informasiyaların, baş verən hadisələrin təhlilini yayımlamaqla in-
sanlarda aydın mənzərənin yaranmasına çalışır. Hər bir insan baş 
verən hadisələrin, siyasi proseslərin, iqtisadi-sosial durumun izahını 
axtarmaq, təhlilini öyrənmək üçün düşünmək və analiz etmək im-
kanına malik deyil. Bu zaman kütləvi yayım vasitəsi kimi televiziya 
həmin vəzifəni öz üzərinə götürməklə tamaşaçının siyasi maarif-
çiliyini, məlumatlılığını zənginləşdirmək, ayrı-ayrı sahələrdə möv-
cud problemləri və onun həlli yollarını göstərmək, mütəxəssis rəyi 
əsasında düzgün fikrin formalaşmasına çalışmaq kimi əhəmiyyətli 
işi görmüş olur. Demokratik cəmiyyətlərdə televiziya tamaşaçıda 
daha düzgün mövqeyin yaranması üçün ona şərhi sırımaq, diktə 
etmək məqsədindən uzaqda duraraq fərqli fikirli mütəxəssislərin di-
aloqu vasitəsilə düzgün rəyin tamaşaçının özü tərəfindən müəyyən 
olunmasına şərait yaradır.

Professor Aydın Dadaşov ssenarinin mövzu həllini bədii təsvir 
obyektinin müəyyən tarixi zaman və məkan çərçivəsində üzləşdiyi 
həyat hadisələrinin toplusu adlandırırdı. Bu hadisələr daxilindəki 
əsas dramaturji məqam indiki zamanı əks etdirən struktur daxilində 
mövzu-xatirə kimi keçmiş zamana, mövzu-fantaziya kimi gələcək 
zamana aid ola bilər. Əsas ideyanı müəyyənləşdirən mövzu humanist 
əhəmiyyət daşımaqla ümumbəşəri səviyyəyə qalxa bilir. Hadisəliliyin 
özülündə dayanan, hərəkət istiqamətini müəyyənləşdirən müasir, 
tarixi, müharibə, vətənpərvərlik, istehsalat, ailə-məişət, məhəbbət 
və s. mövzular həyat hadisələrinin məkan və zaman parametrləri 
haqqında dəqiq təsəvvür yaradır (2, səh. 4).

Ötən ilin 12 martında saat 20:00-da “Lider” televiziyasında yayım-
lanan “Seçim” tok-şousuna nəzər yetirək. Verilişin mövzusu belədir: 
“Şagird və tələbələr savad üçün deyil, qiymət üçün oxuyurlar. Bu-
nun obyektiv səbəbləri nədir?” Problem kimi qoyulan ad yalnız te-
zis ola bilər. Mövzu daha lakonik və müəmmalı olmalıdır ki, həm 
tamaşaçıları ekran qarşısına kilidləyə bilsin, həm də sonda nəticə 
versin. Proqramda iştirak edən filologiya elmləri doktoru, professor 
Buludxan Xəlilov belə hallara məktəblərdə az rast gəlindiyini deyir. 
Şagirdlər üçün məktəb qiymətlərinin bir o qədər əhəmiyyət kəsb 
etmədiyini, onların daha çox Tələbə Qəbulu üzrə Dövlət Komissiya-
sının (indiki DİM) keçirdiyi imtahanların nəticələrinə önəm verdiyini 

Bəhruz Ni� əliyev,
ADMİU-nun dissertantı

Televiziyanın cəmiyyətdə rolu və peşə etikası 



60 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

söyləyir. Təhsil eksperti Kamran Əsədov isə şagird və tələbələrin qaib 
və qiymət üçün oxuduğunu bildirir. Qeyd edir ki, bunun nəticəsində 
orta və ali məktəb göstəricilərinə görə Azərbaycan 57 ölkə arasında 
53-cü yeri tutur. Kamran Əsədovun konkret faktlarla çıxış etməsi ta-
maşaçıda daha çox ona inam yaradır. Beləliklə də veriliş demokratik 
cəmiyyətdə düzgün mövqeyin formalaşmasına, daha dəqiq desək, 
məsələ ilə bağlı tamaşaçının özünün qərar verə bilməsinə zəmin 
yaradır. Lakin aparıcı verilişboyu hər iki tərəfin mövqeyinə qarşı 
neytrallığını qoruyub saxlaya bilmir, ilk dəqiqələrdən hiss olunur ki, 
“Şagird və tələbələr qiymət üçün oxuyurlar” fikrinin tərəfdarıdır. Bü-
tün bunlar isə jurnalistin qeyri-peşəkarlığından xəbər verir. Sosial 
sifarişin önə çəkilməsi prinsipi yerinə yetirilmir.

Müasir teleproqramların məzmunundan çıхış edərək tematika 
müхtəlifl iyinə bir neçə səpkidə baхmaq lazımdır. Bu, hər şeydən 
əvvəl, ictimai-siyasi əhəmiyyətindən asılı olaraq materialların proq-
ramlarda öz əksini necə tapmasıdır. Tədqiqatlarda konkret proq-
ramlaşdırmanın başlanğıc mərhələsi kimi qiymətləndirilir. Həmin 
prinsip proqramın ideya-siyasi istiqamətini aydınlaşdırır.

 Televiziya proqramları, ilk növbədə, gerçəkliyi əksetdirmə üsulu-
na, növünə, janrına, mövzusuna, auditoriyanın bir hissəsini nəzərdə 
tutmasına və s.-yə görə bölünür. Televiziya yayımı ilk günlərdən iki 
qismə – ictimai-siyasi və bədii yayıma ayrılsa da, hazırda televiziya 
təcrübəsində aşağıdakı yayım tiplərini müəyyənləşdirmək olar.

Publisistik proqramlara oçerk, müəllif araşdırması, tok-şou, 
problem-reportajlar aiddir. Burada müхtəlif sosial problemlər qal-
dırılır və onlara vətəndaş mövqeyindən yanaşmaqla ictimai rəy 
formalaşdırılır. Bu proqramlar fəal jurnalist yaradıcılığına əsaslanır, 
çoхmilyonlu tamaşaçı kütləsi arasında ictimai inkişafın qanunlarının 
dərk olunmasına kömək etməklə tamaşaçıda ətrafda baş verənlərə 
öz mövqeyinin yaranmasına yardım göstərir.

Mədəni-maarifçilik və elmi-tədris proqramları daha çoх bəşəri 
dəyərləri təbliğ edən, tamaşaçıda müəyyən zövq və dünyagörü-
şü formalaşdırmağa yönəldilmiş publisistik proqramlar, sənədli 
filmlər, teatr tamaşalarının teletranslyasiyası, hüquq, ailə, səhiyyə, 
mədəniyyət mövzusunda söhbətlər məhz belə proqramlara aiddir. 

Tamaşaçıya müəyyən bilgi verən, onun dünyagö-
rüşünü artıran, müхtəlif elm sahələri haqqında 
informasiya yayan verilişlər də bu qəbildəndir. 
Bəzi ölkələrdə bu növ proqramlar ayrıca 
хüsusiləşdirilmiş kanallarla yayımlanır.

2016-cı ilin ölkəmizdə “Multikulturalizim ili” 
kimi yaddaşlara həkk olunmasında TV-nin rolu 
danılmazdır. Azərbaycan Respublikası Preziden-
tinin 11 yanvar 2016-cı il tarixli sərəncamından 
sonra televiziyalar multikulturalizm, tolerantlıq 
və dini dözümlülüyün təbliğinə başladı. “Xonça 
boğçası”, “Banu” və sair verilişləri misal gətirə 
bilərik. Burada Azərbaycanda yaşayan digər 
millətlərin azərbaycanlılarla çox yaxşı ünsiyyətdə 
olması, hətta qohumluq əlaqələri də əks etdirilir. 
Müasir cəmiyyətlər birgə yaşamaq zərurətində 
olan müxtəlif milli, dini və s. qrupların konqlo-
meratlarıdır. Sözsüz ki, mədəniyyət bu qruplar 

arasında olan həm ümumi, həm də xüsusi olanı üzə çıxarır. Onların 
milli-mənəvi dəyərləri qarşılıqlı hörmət əsasında qorunur, yaşanır 
və təbliğ edilir.

Mədəniyyət insanları həm birləşdirir, həm də ayırır; məsələn, 
bir vaxtlar T.Hobbsun “hamının hamıya qarşı müharibəsi” fikri 
“mədəniyyətlər və identikliklər çoxluğu olan müasir qloballaşma 
dövründə milli, dini və digər zəminlərdə özünü bəzən bütün aman-
sızlığı ilə göstərir” (3, səh. 67). Lakin bu zaman təbliğat çox mühüm 
rol oynayır. Xüsusən də televiziyanın burada mühüm rolu var. Çünki 
o, digər KİV-lərə nisbətən həm operativdir, həm də əyanilik var. Bir-
başa çanlı şəkildə tamaşaçısı ilə ünsiyyət yaradan televerilişlərin bu 
sahədə gördüyü işlər diqqətəlayiqdir. Yaxşı olar ki, bəziləri haqqında 
bir az geniş məlumat verək.

İctimai Televiziya ölkədə yaşayan xalqların və etnik qrupların 
maddi mədəniyyət nümunələrini, milli məişətini geniş ictimaiyyətə 
çatdırmaqla uzun əsrlərboyu ölkəmizdə yaşayan, hətta onun bir 
və bir neçə kəndində məskunlaşan, sayı bir neçə mindən artıq ol-
mayan bu zəngin etnik müxtəlifl iyi dünya ictimaiyyətinə ünvanlayır. 
Bundan başqa, İTV-nin təqdimatında “Körpü”, “Bura vətəndir”, “Danı-
şan tarix” və s. verilişləri də tamaşaçılar maraqla izləyirlər. İstedadlı 
jurnalistlər və rejissorların hazırladığı proqramlarda milli azlıqların, 
azsaylı xalqların və etnik qrupların tarixi, adət-ənənəsi, dini, dili, 
mədəniyyəti, folkloru, mətbəxi haqqında məlumatlar geniş şəkildə 
öz əksini tapır.

Azərbaycanın etnik xəritəsində xüsusi yeri olan və ölkəmizin 
şimal bölgəsində yaşayan ləzgilər, tatlar, cənub bölgəsində yaşa-
yan talışlar, etnik rəngarəngliyinə görə fərqlənən Zaqatala və Qax 
rayonlarında yaşayan avarlar, ingiloylar, axvaxlar, Azərbaycanın 
Qafqaz dilləri ailəsinin ləzgi qrupuna daxil olan saxurlar, Qəbələ ra-
yonunda yaşayan udinlər, əsrlərboyu Azərbaycan xalqı ilə qardaş-
lıq və dostluq şəraitində yaşayan dağ yəhudiləri, XX yüzillikdə ağır 
məhrumiyyətlərlə qarşılaşan, bir neçə dəfə deportasiyaya məruz 
qalan vətən, yurd sevgili Axıska türkləri, ölkəmizdəki milli azlıq-
ların nümayəndələrindən ruslar, ukraynalılar, polyaklar, almanlar, 



61Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

gürcülər, tatarlar, eləcə də taleyini əbədi olaraq yurdumuza bağla-
yan digər xalqlar haqqında hazırlanan verilişlər təkcə həmin xalqla-
rın nümayəndələri deyil, bütövlükdə cəmiyyətimiz tərəfindən də çox 
maraqla qarşılanır.

“Yeni gün” səhər proqramında zaman-zaman ölkəmizdə yaşa-
yan müxtəlif xalqların dillərində mahnı çələngi təqdim edilir. İTV-nin 
“Carçıfilm” departamentinin əməkdaşları, demək olar ki, hər ay az-
saylı xalqların həyatı, mədəniyyəti və məişəti mövzusunda filmlər 
hazırlayırlar. 

Bütün ölkə ərazisində yayımlanan özəl kanallardan “Lider”, “Azad 
Azərbaycan”, “Xəzər” və “Space” TV-də rus dilindəki verilişlərin 
həcmi gündəlik proqramların 25–30%-ni təşkil edir. Regional tele-
kanallarda rus dilindəki verilişlərin həcmi isə 25–40% aralığındadır.

İdman proqramları informasiya proqamlarından fərqli olaraq au-
ditoriyanın bir hissəsinin marağını təmin edir. Müхtəlif yarışlardan 
birbaşa translyasiyalar, ayrı-ayrı idman növləri və yarışlar haqqında 
icmallar, operativ şərhlər yayımın bu kateqoriyasına aiddir.

Reklam proqramları müхtəlif klip, süjet və digər buna uyğun 
görüntülərdən ibarət olan və хüsusi başlıqla digər verilişlərdən ayrı-
lan kiçikhəcmli efir materiallarıdır.

Televiziya proqramlarını daha çoх mövzuya görə müхtəlif tiplərə 
bölürlər. Bu prinsipə görə teleproqramlar və bütövlükdə teleyayım 
iki qola ayrılır: ictimai-siyasi yayım və bədii yayım.

İctimai-siyasi yayıma, ilk növbədə, informasiya, publisistika, 
elmi-kütləvi proqramlar daхildir. Yayımın bu növü dövlət, hökumət 
orqanlarının və ictimai təşkilatların fəaliyyətini işıqlandıran, ölkə 
həyatının və beynəlхalq aləmin aktual problemlərindən söz açan, 
nəzəri irsi təbliğ edən veriliş kompleksi kimi qəbul edilməlidir. İcti-

mai-siyasi informasiya dedikdə isə ölkənin iqtisadi-siyasi və sosial-
mədəni həyatına, dövlətin хarici siyasət fəaliyyətinə, beynəlхalq 
aləmdə baş verən hadisələrə dair yayılan operativ məlumatlar başa 
düşülməlidir. İctimai rəyin formalaşmasında, adamların hadisələrin 
mahiyyətini düzgün anlamasında ictimai-siyasi verilişlər həlledici 
rol oynayır. Bu yayım növü tematikasının rəngarəngliyi, coğrafi di-
apazonunun genişliyi ilə fərqlənir (1, səh. 106).

Bədii yayım televiziya proqramlarında geniş yer tutan, tamaşaçı-
larda bədii-estetik zövqün formalaşmasında iştirak edən ekran ma-
teriallarıdır. Bu yayım növünün əsas vəzifələrindən danışarkən ta-
maşaçıları milli, klassik və dünya mədəniyyətinin parlaq nümunələri 
ilə tanış etmək, çoхmilyonlu auditoriyanı gözəllik aləminə qovuşdur-
maq, onlara estetik zövq aşılamaq kimi vacib məsələləri ön plana 
çəkmək lazımdır.

 Bu ümumi bölgü, əsasən, tematik prinsipə əsaslanır. Lakin ic-
timai-siyasi yayımın öz daхilində getmiş sonrakı bölgü prosesində 
funksional təyinat (auditoriyanı məlumatlandırmaq, müəyyən ideya-
lar təlqin etmək) və ünvanlılıq (uşaqlar, yaxud qadınlar üçün yayım) 
kimi bölgülər də nəzərdən qaçmamalıdır. Həm də ictimai-siyasi və 
bədii yayım dedikdə ikincinin ictimai-siyasi səciyyədən məhrum ol-
duğunu düşünmək doğru olmazdı (4, səh. 98).

Ekrana çıхan müхtəlif verilişlər, haqqında danışdığımız yayım 
növləri məzmuna, televiziyanın yayım siyasətinə, auditoriyanın 
sosial tələblərinə və tərkibinə görə müəyyənləşir. Lakin bu yayım 
növlərinə həm də konkret formaya malik olan verilişlər daхildir. 
Çünki hər hansı məzmun müəyyən əlamətlərə malik olan bir forma 
ilə ifadə edilir və jurnalistikada bu forma öz yaradıcılıq təzahürünü 
janrlarda tapır.

61Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Summary

The article deals with the essence of the profession ethice of the 
journalist, therelations between profession duty and profession 
moralities and the importance of the ethic norms in the journalist 
activity. Using the illustrative facts, the author of the article re-
veals the application the Western profession ethice standards in 
the media location of Azerbaijan. The attention is attached also to 
the problem on the necessity of the new qualities in the sphere of 
the profession ethice and in the relations between the journalist 
and society in the mass media system of Azerbaijan Republic got 
independence from the Soviet Censor System.
Key words:  speech culture, information, television, broadcast, 
mass-media, media.

Резюме

В статье повествуется о сущности профессиональной этики 
журналиста, связи между профессиональным долгом и 
профессиональным поведением, месте и роли этических норм 
в творчестве журналиста. Автор, используя иллюстративные 
факты, раскрывает тему применения западных профессиональных 
этических стандартов журналистики в медиа-пространстве 
Азербайджана, пренебрежении и выражает беспокойство по 
отношению к ним общественного мнения. 
Ключевые слова: культура речи, СМИ, информация, эфир, медиа, 
телевидение.

Ədəbiyyat:

1. Bayramov Ə., Əlizadə Ə. Sosial psixologiyanın aktual məsələləri. Bakı, 1986, 270 s.
2. Dadaşov A. Ekran dramaturgiyası: mövzu, struktur, üslub, janr. Bakı. Təhsil. 1999, 224 s.
3. Dadaşov A. Gerçəkliyin aynasında. Bakı. İşıq. 1992, 136 s.
4. Məmmədli C. Jurnalistikanın müasir inkişaf meyilləri. Bakı. Elm. 2006, 465 s.
5. Məmmədli Cahangir. Jurnalistikaya giriş. Bakı. Maarif. 2001, 230 s. 



62 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

XX yüzilliyin 70-ci illərinin əvvəllərindən etibarən müsəlman 
ölkələrində tərbiyə, təhsil və milli şüurun oyanması problemləri 
dövlət siyasəti səviyyəsində olduğu kimi, elmi-pedaqoji, dini 
ictimaiyyətin müzakirələri arasında da əsaslı yer tutmağa başladı.

Müstəqillik illərində təlimin bütün səviyyələrində təhsil alanların 
kontingentinin, peşəkar mədəniyyət səviyyəsinin artmasına, müxtəlif 
profillər üzrə ixtisaslı kadr və mütəxəssislərin hazırlıq miqyasının 
genişlənməsinə baxmayaraq təhsil, tərbiyə, milli şüurun oyan-
ması sahəsində köklü islahatların aparılması zərurəti 70-ci illərin 
əvvəllərinə təsadüf etdi. Artıq bir fakt aydın şəkildə məlum olmağa 
başladı ki, təhsilin müstəmləkəçilik dövründən miras qalmış Qərb 
modeli oyanmaqda olan milli özünəməxsusluqla, eyni zamanda yeni 
sosial-mədəni mühitlə ziddiyyət təşkil edir. Qərb nümunələrindən 
tərəqqinin əsas təkanverici qüvvəsi qismində istifadə edilməsi 
cəhdlərinin səbəbləri millətin gələcəyini təşkil edən təhsilli elit 
gənclərin milli mədəniyyətdən, onun mənəvi, əxlaqi dəyərlərindən, 
xalqın nailiyyətlərindən uzaq düşməsi faktları ilə bağlı idi. Məhz bu 
amil milli mənbələrə müraciət və maarif sahəsindəki real şəraiti 
öyrənməklə əvvəlki siyasətin yenidən nəzərdən keçirilməsi zərurətini 
ortaya qoydu. Maarif, milli ideologiya və s. sahələrdə Qərbin apardı-
ğı müstəmləkəçilik siyasətindəki neqativizmin güclənməsi müxtəlif 
milli qüvvələrin bu siyasətə, qərbləşdirilmiş həyata – Qərb dəyərləri 
və həyat tərzinə qarşı təsirli və davamlı vasitələrin axtarılmasını 
gücləndirdi.

Ərəb ölkələrində təhsil və tərbiyənin vahid milli modelinin 
işlənməsi prosesi iki – dünyəvi və ilahiyyat səviyyələrində həyata 
keçirildi. İslamda bunun məntiqi əsası mövcuddur. Belə ki, islam 
bütün konsepsiyalarında sosial-mədəni və milli özünəməxsusluğa 
mühüm yer verir. Pedaqoji nəzəriyyələrdə dinə müraciət öz təkanını 
islam etikasının tarixən ərəb etnomilli ənənələri ilə sıx vəhdətindən, 
dinin zamanın ruhuna uyğun yeniləşməsi uğrunda gedən müsəlman 
islahatçılığı hərəkatındakı dəyişikliklərdən əldə etdi. Əgər 50–60-cı 
illərdə islahat konsepsiyalarında ənənə və müasirliyin əsası Qərb 
oriyentasiyasına istinad edirdisə, artıq 70-ci illərin əvvəllərindən 
başlayaraq islahatçılıqda təşəbbüsü əhalinin əsas hissəsinin eti-
barını qazanmış, ilkin islamın dirçəldilməsini qarşısına qoymuş 
antiqərbçilər ələ keçirdi. Pedaqoji təlimin yaradıcıları əhali arasında 
islam irsini, Quranın insanın bilik və maarifl ənməsinə cəhdlərinin 
təkanvericisi kimi, şəxsiyyətin mənəvi təkmilləşməsinin vasitəsi 
kimi təbliğ etməyə başladılar. Tərbiyə, milli özünüdərkin dirçəlişi 
məsələsində orta əsrlər islami irsin dünyəviləşmiş (sekulyar) 
əsasları da yaradıcı mənbə kimi mühüm yer tutdu. İstilaların əsasən 
sona yetdiyi VIII əsrin ortalarından etibarən ərəb mədəniyyətinin 
inkişafının ən parlaq mərhələsi başladı, ərəblər qonşu xalqların 
mədəni nailiyyətlərini hazır halda mənimsədilər. Çiçəklənmə döv-
rünün xəlifələri, xüsusilə Harun ər-Rəşid (786–809) və onun oğlu 
əl-Mömin (813–833) elm və mədəniyyətin inkişafını hər vəchlə 
dəstəkləyirdilər. Onlar ərəblərin Arximed və Ptolemey, Hippokrat və 
Qalen, Platon və Aristotelin əsərləri, riyaziyyat, astronomiya və tibb 
sahəsi üzrə hind traktatları ilə yaxından tanış olması məqsədilə bun-
ların tərcümə edilməsinə diqqət yetirdilər. İqtibas edilmiş bütün ma-
teriallar mənimsənilərək yenidən işlənildi və müsəlman alimlərinin 
əsərlərində daha da təkmilləşdirildi. Tərcümələrlə yanaşı, ərəb irsi-
nin toplanması və qeydiyyatının aparılması üzrə də gərgin iş getdi. 
Alim-filoloqlar səhralara – şifahi ənənələrin əsas daşıyıcıları sa-
yılan bədəvilərin yanına gedir, nəsillərin yaddaşında qalmış atalar 
sözlərini, zərbi-məsəlləri, qədim müdriklərin kəlamlarını, şeirləri 
sözbəsöz qələmə alırdılar.

Ərəb-müsəlman mədəniyyətinin inkişafı dövründə burada Avro-
paya nisbətən dünyəvi bilik və elmi kəşfl ər daha geniş yayılmışdı. 
Məhz ərəb-müsəlman sivilizasiyası sonrakı yüzilliklərdə Qərbi Av-
ropa kitabsevərlərini teologiyanın hökmranlığından xilas edərək 
ətrafl arında yetişən Cordano Bruno, Qalileo Qaliley, Leonardo da 

Müsəlman ölkələrində milli maarifçilik və tərbiyə

Sona Məmmədova,
Azərbaycan Dövlət Mədəniyyət

 və İncəsənət Universitetinin
II kurs magistri

E-mail: sona__mamedova@mail.ru



63Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Vinçi, Höte kimi dühalarla tanış etdi. Vərdiş, davranış nümunəsi 
mənasını verən “ədəb” istilahının tətbiqi də məhz ərəb-müsəlman 
mədəniyyətinin çiçəklənmə dövrünə təsadüf edir. Orta əsr ərəbi, 
eləcə də klassik nümunələr əsasında tərbiyələnən müasir ərəb 
üçün də “ədəb” anlayışı əxlaqi təsəvvürlərin bütöv bir kompleksi-
ni özündə əks etdirən dünyəvi əxlaqın normalarını və cəmiyyətdə 
davranış qaydalarını, ali təbəqə nümayəndələrinə anadangəlmə və 
sonradan mənimsənilən davranış tərzləri, müəllim, həkim, hakim, 
məmur və digər bu kimi ziyalı peşələrinə yiyələnənlər üçün zəruri 
hesab edilən bilik və vərdişlərin məcmusunu ifadə edən istilah kimi 
dərk olunurdu. “Ədəb” özündə mənəvi, sosial intellektual aspektləri 
birləşdirir. Tərbiyə görmüş, təhsilli və gözəl nitqə malik şəxs “ədib” 
adlandırıla bilirdi. Bəlağətli, gözəl nitq əqlin itiliyi, bilik və müdrikli-
yin əlamətlərindən sayılırdı ki, bu, ərəb-müsəlman sivilizasiyasının 
əsas dəyərləri kimi çıxış edirdi. 

Ərəb alim və filosofl arı ağıl, idrakın aparıcı rola malik olması 
haqqında mühakimələrini irəli sürməklə bütün kainatın, cəmiyyətin 
strukturlarının, ayrı-ayrılıqda götürülmüş insan fəaliyyətinin yal-
nız ona tabe olması ideyasını qəti şəkildə dəstəkləyirdilər. İnsan 
əqli – ali ilahi zəkanın inikasıdır. Bu təsəvvürlər ərəb-müsəlman 
mədəniyyətinin məğzinə möhkəm şəkildə daxil olmaqla hətta 
elmdən çox kənar, naşı adamlar tərəfindən də qəbul edilirdi.

“Ağıllılıq” prinsipi orta əsrlər ərəb estetikasının da əsasını təşkil 
etməklə ədəbi yaradıcılıq qarşısında aşağıdakı vəzifəni qoydu: 
biliklərin yayılması yolu ilə insan şəxsiyyətinin və insan cəmiyyətinin 
təkmilləşdirilməsinə kömək; insandakı xaotik başlanğıc olan ruhun 
ağıla tabeliyi.

Beləliklə, təhsil və mədəni siyasətin tərəfdarları nəsildən-nəslə 
ötürülən, bitib-tükənmək bilməyən zəngin mənbə və biliklərə 
müraciət etdilər. Deyilənlərlə yanaşı, 70–80-ci illərdə ərəb şərqində 
inkişaf etmiş sənaye ölkələrinə məxsus pedaqoji nailiyyətlərin iq-
tibası, əxzi də mühüm yer tutmağa başladı. Bununla belə, dünyəvi 
pedaqoji fikir nümayəndələri islama olan rəğbətlərini qabarıq 
göstərməklə həm də dünyəvi təhsilin tərəfdarları olduqlarını sübut 
etdilər. Dünyəvi təhsil tərəfdarları maarif və tərbiyənin inkişafında 
islamın konstruktiv rolunu xüsusi olaraq qabardırdılar.

Milli təhsil və tərbiyə konsepsiyası özünün obyektiv məzmununa 
görə, ilk növbədə, bu sahədə müstəmləkəçiliyin nəticələrinin 
ləğvinə istiqamətlənmişdi. Bu konsepsiya həmçinin ərəb ölkələrinin 
mənəvi və sosial-mədəni həyatın tələblərinin dirçəldilməsində 
keçmiş müstəmləkəçilik irsinin mənfi təsir göstərə biləcəyi 
əqidəsinə də əsaslanmışdı. Nəticə etibarilə ərəb təhsil tədqiqatçıları 
müstəmləkəçilik siyasətinin kütlələrin adi dəyərlərdən, mil-
li mədəniyyət elementlərinə yiyələnməkdən kənarlaşdırılmasına 
istiqamətləndirildiyi dəlilini irəli sürürdülər. Bu cür siyasətin so-
sial məqsədi xalqı cəmiyyətin həyatında fəal iştirak etmək im-
kanlarından kənarlaşdırmaq, müstəmləkəçilərin tələbatlarının 
təmini məqsədilə maarifl ənmiş elitanın məhdud təbəqəsini ya-
ratmaq, xalqın özünüdərkinin qarşısını almaqdan ibarət idi. Şərq 
cəmiyyətlərində ciddi dəyişikliklərin, sosial psixologiyada dərin po-
zuntuların yaranmasına səbəb olduğuna, fəaliyyətin ilkin formaları-
nın, sosial rol, dəyər, norma və oriyentasiyaların sıradan çıxmasını 

sürətləndirdiyinə görə təlimin müstəmləkə və yeni müstəmləkə for-
maları kəskin tənqid olunurdu.

Digər tərəfdən isə cəmiyyətin maarifl ənmiş hissəsinin əvvəllər 
müqəddəs, dəyişilməz hesab edilən kollektiv əxlaq, adət və 
ənənələrdən, qarşılıqlı kömək kimi mənəvi dəyərlərdən uzaqlaş-
ması müstəmləkə siyasətinin təzahürləri idi. Tarixən Qərbin təhsil 
modelinin çıxılmaz vəziyyət variantına gətirib çıxarmasından imtina 
edən ərəb ölkələrinin milli özünüdərk dirçəlişinin tərəfdarları baş-
lıca tələbatların öz qüvvələri hesabına ödənilməsi siyasətini irəli 
sürürdülər. Bir çox liberal pedaqoji konsepsiyaların mərkəzində 
“sosial tərəfdaşlıq və ərəb cəmiyyətinin yaxşılaşdırılması” iqtidarın-
da olan özünəməxsus şəxsiyyət formalaşdırmaq arzusu dururdu. 
Bənzəri olmayan bu özünəməxsus şəxsiyyətin əxlaqi keyfiyyətləri 
səmimi möminliyin mövcudluğu, onun biliklərə yiyələnməsi, ətraf 
aləm, təbiət və cəmiyyət haqqında dərin elmi savada malik olma-
sı, əməksevərliklə müasir maşınları idarə etmək bacarığı, şəxsi və 
ictimai mülkiyyətə hörmət etməsi, bütün sahələrdə planlaşdırmanın 
zəruriliyinin dərki, siyasət, iqtisadiyyat, təhsil və sairəyə açıqlığı, qar-
şılıqlı anlaşma və əməkdaşlığa cəhd, ailə, cəmiyyət, ölkə və öz xalqı-
na sədaqətlilik, ətraf mühit, dünya və s.-nin mühafizə və qorunması 
işinə marağı ilə müəyyən olunur. Həmin xüsusiyyətlər təhsil sistemi 
vasitəsilə aşılanır.

Nəzəriyyə müəllifl əri təhsilin sosial determinizmi ideyasını inki-
şaf etdirdilər. Həmin ideyanın tərəfdarları bəşəriyyətin ötürülməsinin 
özünəməxsus sosial üsulu hesab edilən təhsil sisteminin ən mü-
hüm və spesifik funksiyasına diqqət yetirirlər. Bu baxımdan alim-
pedaqoqlar Mansur Hüseyn və Kərəm Həbibinin konsepsiyalarında 
cəmiyyətin mənəvi-etik qaydalarına sədaqət problemin əsas məğzini 
təşkil edir. Xüsusilə borc anlayışı bu baxımdan əsas yer tutur. Fərdin 
təşəbbüsü bu və ya digər mənəvi prinsipin seçimi zamanı təzahür 
edir. Dəyər meyarlarının obyektiv xarakterini vurğulayan konsepsi-
ya müəllifl əri qeyd edirlər ki, bunlar kollektiv ictimai reallıqlar olub 
ayrıca götürülmüş insandan asılı deyildi. Ona görə də fərd öz davra-
nışında bunları rəhbər tutmalıdır. Mənəvi tərbiyənin məhsulu təhsilli 
şəxsiyyətdir, daha doğrusu, ictimai maraqları şəxsi maraqlarından 
üstün tutandır. Həmin konsepsiyalara görə, tərbiyənin məqsədi 
– fərdin sosial varlıq kimi formalaşdırılması, daha dəqiq deyilsə, 



64 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

şəxsiyyətin yalnız cəmiyyətin normal həyat fəaliyyəti üçün vacib sa-
yılan keyfiyyətlərlə inkişafıdır.

Mansur Hüseyn və Kərəm Həbibin baxışları bir çox cəhətlərinə 
görə fransız sosioloq və pedaqoqu Dürkgeymin pedaqo-
ji nəzəriyyəsini xatırladır. Dürkgeymə görə də tərbiyə “gənc nəslin 
metodik sosiallaşması”ndan başqa heç nə deyil. Müəllif tərəfindən 
tərbiyənin əsas vəzifəsi fərdlərin ağıl və ürəklərinə kollektiv şüur 
ideyalarının tətbiqi kimi başa düşülür. Bu cür tərbiyə cəmiyyətin nor-
mal şəkildə mövcudluğunun təminatçısı kimi çıxış edən yekcinsliyin 
dayanıqlığının qurulmasında vacib şərtdir. 

Fərdlərin inteqrasiyası, başqa sözlə, “sosial, mənəvi və digər 
konformizmin” qoyulması yolu ilə cəmiyyətin yekcinsliyi və da-
vamlılığının mümkünlüyünü sübut etməyə cəhd göstərən Mansur 
Hüseyn və Kərəm Həbib sosial cəhətdən konformlu şəxsiyyətin for-
malaşmasında hakim elitanın tələbatlarının təmin edilməsinə meyil 
göstərirlər. 

Görkəmli liberal Misir alim-pedaqoqları Saleh Əbd əl-Əziz və 
Abdal-Əziz Əbd əl-Mahid də oxşar nəzəriyyə işləyib-hazırlamışlar. 
Onlar milli təhsil və tərbiyə sisteminin birincidərəcəli funksiyalarını 
biliklərin müəyyən miqdarının gənc nəslə ötürülməsində, kollektiv 
əməyə cəlb olunan ayrı-ayrı sosial qruplar arasında qarşılıqlı an-
laşmaya kömək edən fərdi təfəkkür və şəxsi əxlaqi keyfiyyətlərin 
formalaşdırılmasında, daha doğrusu, sonda sosial aləmin yaradıl-
masında görürlər. Misir cəmiyyətində ziddiyyətlərin mövcudluğu-
nu təsdiqləyən həmin nəzəriyyəçilər bunun təşəkkülünün başlıca 
səbəbini cəmiyyət üzvləri ilə birgə əmək vərdişləri arasında qarşılıq-
lı anlaşmanın olmaması faktı ilə izah edirlər. Lakin nəzəriyyəçilərin 
fikrincə, bu səbəb və problemi cəmiyyətin iyerarxik sistemində öz 
yeri və rolunu dərk edən özünəməxsus şəxsiyyətin formalaşdırılma-
sı ilə asanlıqla aradan qaldırmaq olar.

Saleh Əbd əl-Əziz və Abdal-Əziz Əbd əl-Mahidin konsepsiyasın-
da “cəmiyyətdə istənilən qeyri-stabillik” olmasın deyə fərdin ətrafın 
sosial-mədəni şəraitinə uyğunlaşdırılması bacarıqlarının inkişa-
fı məsələsi də mühüm yer tutur. Beləliklə, təhsil və tərbiyə fərdin 
müəyyən sosial rolların öhdəsindən gəlməsi məqsədini yerinə ye-
tirir. 

Tunisli ideoloq Məhəmməd Həyrə Osmanın fikrincə, pedaqogika 
cəmiyyətin tələbatlarına cavab verməli və “böyüdüyü mühitin ideal-
ları, inamları, vərdiş və əxlaqına uyğun olaraq kütləvi informasiya 
vasitələri, dil, mədəniyyətin köməkliyi ilə əqli inkişaf prosesində 
fərdin cəmiyyətə inteqrasiyası”na kömək göstərməlidir. Nəhayət, 
Şimali Yəməndən olan pedaqoq əl-Cair Səid İbrahim təhsili “milli 
dil, mədəniyyətlə ünsiyyət, cəmiyyətin fərddən tələbini gələcəkdə 
yerinə yetirməyi öyrətmək məqsədilə onun müxtəlif qruplara ardıcıl 
inteqrasiyası” kimi izah edir.

Milli təhsil və tərbiyənin liberal konsepsiyalarının bir sıra 
müəllifl əri özünüreallaşdırmaq məqsədilə “fərdi imkanların” həyata 
keçirilməsi məsələsinə də nəzəriyyələrində yer ayırmışlar. Bu 
cəhətdən misirli nəzəriyyəçi Hüseyn Əbd əl-Munim Məhəmmədin 
konsepsiyası diqqəti cəlb edir. Onun fikrincə, tərbiyə və təhsil 
şəxsiyyətin möminlik, əməksevərlik, biliklərə maraq, cəmiyyətin 
mənəvi-etik normalarına sədaqət, əməkdaşlığa, sosial tərəfdaşlığa 
meyillilik, ailəyə qayğıkeş münasibət və bu kimi müsbət əxlaqi 
keyfiyyətlərin gələcəkdə inkişafına kömək göstərməlidir. Eyni za-
manda tədris-tərbiyə prosesi şəxsiyyətin “zəhmətsiz gəlir, tamah-
karlığa meyil, çoxuşaqlı ailəyə maraq, məsuliyyətsizlik, həddən artıq 
emosionallıq və s.” bu kimi çatışmazlıqlardan uzaqlaşmasına da 
şərait yaratmalıdır.

Təqdim olunan tərifl ərdəki minimal fərqlərə baxmayaraq burada 
milli təhsil və tərbiyənin inteqrativ xarakterini qabardan ümumi ideya 
təzahür tapır. Sitat gətirən müəllifl ər “cəmiyyət”, “mədəniyyət”, “so-
sial qrup” və digər bu kimi mücərrəd anlayışlardan istifadə edirlər. 
Liberal nəzəriyyələrdə təhsil və tərbiyənin milli sisteminin yaradıl-
ması fikirləri arxasında tədris-təlim prosesinin ərəb ölkələrinin real 
tələbatlarından uzaq həqiqi mahiyyətinin pərdələnməsi cəhdləri də 
gizlənirdi.

Ərəb ölkələrinin milli maarif, təhsil və tərbiyə problemlərinin 
işlənilməsində bəşəri konsepsiya, nəzəriyyələrlə yanaşı, islam 
nəzəriyyələrinin də özünəməxsus rolu var idi. Təhsil və tərbiyə 
sahəsində böhranlı hadisələrin müasir islam nəzəriyyəçiləri 
tərəfindən tənqidi əvvəllər ərəb ölkələrində Qərb təhsilinin yekunla-
rını tənqid edənlərin ideya mənbəyinə istinad edirdi. 

Pedaqoji problematika üzrə kəskin müsəlmandaxili səsayrılığı 
təkcə rəngarəng islam tərbiyə və təhsil konsepsiyalarında deyil, 
həmçinin bu konsepsiya müəllifl ərinin bəzi məsələlərlə bağlı fikir 
ayrılıqlarında da təzahür tapır. Bu məsələlərdən ən aktual hesab 
olunanları savadsızlığın aradan qaldırılması, fasiləsiz təhsil, əxlaq 
tərbiyəsi və bu kimi problemlər təşkil edir. 

İntellektual mənbə və əxlaq kodeksi axtarışında olan təhsil və 
tərbiyə konsepsiyalarının müsəlman müəllifl əri daha çox islam 
dəyərlərinə ümid bəsləyirdilər. Bununla əlaqədar ərəb ideoloqu 
Məran Mədkurun “gənclərin beynində böyük çaşqınlığın, yaşlı nəslin 
isə pərişan əhvali-ruhiyyəsinin başlıca səbəbinin inamın itirilməsi” 
ilə əlaqələndirilməsi faktı diqqəti çəkir. Pedaqoq Abid Təyfuk əl-
Haşimi əxlaqi-mənəvi dəyərlərin böhranından danışarkən qeyd edir-
di ki, “müasir ərəb gəncləri təkcə Qərb təhsil siyasətinin ziddiyyətli 
mənəvi təsəvvürlərinin deyil, eləcə də burjua dəyər meyarlarını 
təbliğ edən kütləvi informasiya vasitələrinin intensiv fəaliyyətinin” 



65Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

təsiri altındadır. Misirli müsəlman nəzəriyyəçisi Məhəmməd Əmara 
mənəvi böhranın başlıca səbəbini “islam təhsil sisteminə məxsus 
rasionalizm ruhunun itirilməsi ilə” izah edir. Ona görə də şagird və 
tələbələrin, təhsil alanların islam ənənələri ruhunda tərbiyəsinə 
başlıca yer verirdi. Bundan əlavə, “gənclərin suallarının cavablan-
dırılması və onların şübhələrinin dağıdılmasına çalışmaq”, onlara 
“təkcə ilahiyyat deyil, həm də dünyəvi biliklər vermək lazımdır”. 
Görkəmli islam nəzəriyyəçisi Yusif əl-Kərdavinin fikrincə: “Bu gün nə 
dünyəvi, nə də dini problemləri müasir biliklərsiz həll etmək müm-
kün deyildir”. 

Dini tərbiyə və təhsil tərəfdarlarının başlıca arqumentlərindən biri 
insan həyatında müəyyən məqsədin olmasının vacibliyi ideyasıdır. 
Gələcəyə inamla yaşamaqla insan öz mövcudluğunun mənasını 
dərk etməlidir. Dərin pessimizm və çarəsizlik ruhu ilə əhatələnmiş 
tərbiyənin müasir Qərb və Şərq fəlsəfəsi insana rasional, yaxud 
da nəzəriyyəçilərin adlandırdıqları kimi, “həyatın işlək fəlsəfəsini” 
vermək imkanından məhrum edir.

Ərəb-müsəlman ideoloqlarının fikrinə görə, təlim və təhsilin bütün 
prosesini gənclərə mənəvi təsirin məzmun və metodları, “dünyəvi və 
ilahiyyat fənlərinin dərin biliklərinə yiyələnən”, əməksevər, vətəndaş 
və evdar kimi mühüm sosial rolların yerinə yetirilməsinə hazır olan 
əsl “islam şəxsiyyəti”nin formalaşdırılması təşkil edir. 

Beləliklə, istər dünyəvi, istərsə də dini ərəb milli təhsil və tərbiyə 
konsepsiyalarının çoxsaylı tədqiqatları əsasında iki mühüm prinsip 
durur: 

1. İslam təhsil və tərbiyəsinin əsasını təşkil edən din tədris-tərbiyə 
prosesinin məğzini, çəxsiyyət isə tərbiyə və təhsilin, bilik və elmlərin, 
əxlaqın subyektini təşkil edir. Təhsil və tərbiyənin əsas obyektlərinə 
müsəlman ailəsi, müsəlman tədris müəssisələri, müsəlman kütləvi 
informasiya vasitələri aid edilir ki, bunlar da sosial cəhətdən fəal 

şəxsiyyətin formalaşdırılması, xeyirxahlığın yayılması ilə dini və mil-
li ziddiyyətlərin aradan qaldırılması, müsəlmanlar arasında birliyin 
əldə olunması kimi məqsədlər naminə fəaliyyət göstərməlidir. 

2. Ərəb dili, həmçinin ərəb ölkələrinin mədəniyyəti, ədəbiyyatı, 
tarixi, coğrafiyası təhsil proqramlarının əsas məzmununu təşkil 
etməlidir.

XX yüzillikdə ərəb şərqi ölkələrində maarif, təhsil, tərbiyə 
konsepsiyalarının səciyyəvi əlamətlərindən birini müxtəlif növ 
beynəlxalq islam birlikləri – İslam Konfransı Təşkilatı, Ərəb Liqası-
nın nəzəri mənbələrin hazırlanmasında fəal iştirakı təşkil edir. İslam 
həmrəyliyi hərəkatı adı altında milli özünüdərkin dirçəldilməsi uğ-
runda mübarizə, təhsil, tərbiyə sisteminin yenidənqurulması uğrun-
da on illərlə uzanan bu mübarizə müsəlman əhalisi olan bir çox Afri-
ka–Asiya ölkələrinin inkişafının yeni mərhələsinə qədəm qoymasına 
gətirib çıxartmışdır. Bu yeni mərhələdə onlar “Qərb müstəmləkə 
siyasətindən məhrum olmuş tarixin obyektləri kimi çıxış etmir, 
Qərblə yanaşı, tarixin irəliləməsinə, yaradılmasına başlayırlar”.

Beləliklə, müasir ərəb dünyasının əldə etdiyi bütün nailiyyətlərin 
ilkin mənbəyi elmi-pedaqoji konsepsiyaların müddəalarına istinadən 
təhsil, tərbiyə islahatlarının müvəff əqiyyətlə həyata keçirilməsi oldu. 
Bu islahatların müəllifl əri dünyəvi və islami dəyərlərin vəhdətini 
müvəff əqiyyətin rəhni kimi qiymətləndirərək “günün tələblərinə 
və ideyalarına uyğunlaşmaq üçün islamı yad fikirlərdən təmizləyib 
safl aşdırmağa çalışırdılar. Bu mütəfəkkirlər inanırdılar ki, islamın 
fundamental müddəaları müsəlmanlar üçün bütün dövrlərdə aktu-
al, dəyişməz olaraq qalır. İslahatçıların təklifl əri, ümumiyyətlə, bir 
məxrəcə gətirilirdi: bütün vasitələrdən istifadə etmək lazımdır ki, 
Qərbin elmi-texniki nailiyyətləri müsəlman dünyasının malına çev-
rilsin. Lakin islamın mənəvi-əxlaqi prinsiplərinin saxlanılması şərti 
ilə...”

65Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Summary

National Education and Personal development in the muslim co-
untries. Since the 70ies of XX century the issues of education, 
personal development and national consciousness have been 
arising in muslim countries on the governmental politics level 
alongside with significant appearance in the scientifical pedago-
gical and religious society argues. 
Key words: national consciousness, arabic countries, education, 
national ideology, personal development.

Резюме

Начиная с 70-х годов XX века в мусульманских странах проблемы 
воспитания, образования и пробуждения национального сознания 
стали занимать важное место как на уровне государственной по-
литики, так и на научно-педагогическом, религиозно-обществен-
ном разногласии.
Ключевые слова: народное просвещение, арабские страны, вос-
питание, национальная идеология, образование.

Ədəbiyyat:

1. Крачковский И.Ю. Избранные сочинения, 3-й том, Москва, 1958.
2. Долинина А.А. Очерки истории арабской литературы нового времени, Египет и Сирия, Просветительский роман, Моcква–1973.
3. http://cyberleninka.ru/article/n/obrazovanie-v-arabskih-stranah-iz-glubiny-vekov-do-nashih-dney
4. http://www.vestnik.mgimo.ru/razdely/pedagogika/obrazovanie-v-arabskih-stranah-iz-glubiny-vekov-do-nashih-dney



66 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Yunanca economica – “ev işləri” deməkdir. XVI əsrdə siyasi 
iqtisadiyyat elminin formalaşması ilə birlikdə ecomoni-
ca termini də iqtisadi həyatı ifadə edən başlıca elm halını 
aldı.

Kəlmə qadınla bağlı məna ifadə etdiyindən economica elmi 
bir növ qadınların bəşəriyyətə ərməğanı idi. Qədim yunan anla-
yışında ev və evlə bağlı işlər qadınların nəzarətində idi (7, səh. 
43–45). Buna baxmayaraq həm yunan, həm də Roma və german 
ictimaiyyətlərində qadın “söz haqqı olmayan qul” hesab edilirdi (8, 
səh. 41). Hətta qədim yunan cəmiyyətində və yunancada “evlilik” 
və ya “evlənmək” mənasına gələn eggue sözü “qız atası ilə qızla 
evlənəcək kişi arasında bağlanan satış sənədi” mənasına gəlirdi (19, 
səh. 23–24). Platona görə, “qadın uşaq doğmaq üçün bir alətdir”. 
Hətta məşhur yunan filosofu qadınlarla bağlı daha radikal və sərt 

ifadələr səsləndirmişdi. “qardaş-bacı arasında cinsi münasibətlərə” 
normal baxan Platon “qadınların 20–40 yaşları arasında uşaq sahibi 
olmasını, bu yaş həddini pozanların cəzalandırılmasını” ifadə etmişdi 
(14, səh. 455).

Yunan və Roma mədəniyyətində Platonun fikirləri digər filosofl ar 
tərəfindən də qəbul edilirdi. Aristotelə görə, “qadının kişi qarşısında-
kı vəziyyəti – qulun sahibi qarşısındakı vəziyyəti kimidir. Bu vəziyyət 
yunanlar (kişilər) ilə barbarlar (qadınlar) arasındakı münasibətlərə 
oxşayır. Erkək cins hakim, dişi cins isə məhkumdur. Qadınlar iradə 
cəhətdən zəif olduqlarından sifət və halları da buna uyğundur. Qa-
dın kişisi üçün bir qul, bir barbar, bir işçidir. Qadın yaradılış etibarilə 
yarımdır, yəni tamamlanmamış kişidir. Kişi isə hakim və idarə 
edəndir” (1, səh. 1, 2). Məhz bu səbəbdən qədim yunan və Roma 
cəmiyyətlərində “hetairae” və ya “paederasty” adlanan “efeminə 
kişilər”, xədimlər (xacələr) və gözəl oğlan uşaqları qadınlardan üs-
tün tutulur və imkanlı kişilərin ətrafında yer alırdılar. Üstəlik, belə 
oğlanlara vətəndaşlıq haqqı da tanınırdı (19, səh. 22). Olimpiada 
keçirilən oyunlar sırasında sərgilənən teatrlarda qadınlar “az ağıl-
ları”, “axmaqlıqları” ilə gülüş obyektinə çevrilirdilər. Məşhur yunan 
teatr yazıçısı Katerina Svehla bu oyunları təhlil edərkən maraqlı bir 
məqama diqqət çəkir. Ona görə, bu tamaşalarda “ağılın bir gəmi ol-
duğu” və kişiyə aidliyi ifadə edilərək qadının bundan məhrumluğu 
üçün sularda üzən cisimə oxşadılırdı. Bu fikirlər Evripid, Hekuba, De-
mosfen və b. yunan teatr yazıçıları tərəfindən səsləndirilir (17, səh. 
44). Qadına qarşı həddindən artıq mənfi fikirlərə sahib olan o dövrün 
tarixçisi Fukidid özünün tarix kitabında qadınlardan belə bəhs etmək 
gərəyini hiss etməmişdir (21, səh. 8–9).

Qədim dünyanın ən böyük mədəniyyətlərinin qadına aşa-
ğı varlıq kimi baxması təəccüblü deyildir. Çünki İon, Aka, Ege 
mədəniyyətlərinin davamı sayılan bu mədəniyyətlərdə kişi hakim 
güc olaraq qəbul edilir, qadın isə xidmətkar görünürdü. Yunan və 
Roma dövlət sistemində hakim dairələrdə güclü qadın siyasətçilər, 
idarəçilər, hətta şair və ədəbiyyatçılar olsa da, onların varlığı həmin 
cəmiyyətlərdə qadına baxışı dəyişdirməmişdi. (16, 284 – 285); misal 
üçün, Roma hüququ “qadını tam varlıq hesab etmirdi”. Qadınların 
nəzarət altında saxlanmasını istəyən Roma hüquq anlayışı onları 

Sədaqət Əliyeva,
ADMİU-nun kulturologiya kafedrasının müdiri,

kulturologiya üzrə fəlsəfə doktoru, dosent,
əməkdar mədəniyyət işçisi

E-mail: sadagat-aliyeva@mail.ru 

Müxtəlif mədəniyyətlərdə

qadına münasibət



67Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

“uşaq kimi ağıldan nöqsan, yetişkənlikdən məhrum varlıq” adlan-
dırırdı. Roma imperatoru Yustinian dövründə qəbul edilən “Aqna 
qanunnaməsi”ndə qadın ilə qul eyni hüquqlara sahib idi (18, səh. 
99–150).

Bu anlayış Mesopotamiya və sonrakı dövrdə sami xalqlarında 
da (yəhudi, ərəb, süryani) oxşardır. Qədim yəhudi hüququnda atanın 
qızını satmaq ixtiyarı vardı. “Tövrat”da kişinin cənnətdən qovulması-
nın səbəbi kimi qadın göstərilir. Buna baxmayaraq “Tövrat”da qadına 
münasibət birmənalı deyildir. Yəhudi inancında qadın tərifl ənir, həm 
də təhqir edilir; misal üçün, Süleymanı yoldan çıxartmaq üçün qa-
dınları bütlərə xidmət edirdilər. Rahel öz ərinə qarşı yalan danışır və 
hiyləli işlər görürdü və s. Bundan başqa, yəhudilikdə də “qadın əqli 
olaraq qüsurlu” hesab edilir, məhkəmədə şahidliyi qəbul edilmirdi. 
Ancaq 100 qadının şahidliyi bir kişinin şahidliyinə bərabər sayılır-
dı. Əxlaqsız olacaqları üçün qadınlara və qızlara təhsil qadağan idi 
(20, 101–105). İslamdan əvvəlki bəzi ərəb xalqlarında isə qadına 
“kişilərin ehtiraslarını qarşılayan varlıq” nəzəri ilə baxılırdı. Qızı dün-
yaya gələn ərəb kişiləri onu öldürmək haqqına sahib olduğu kimi, qız 
dünyaya gətirən qadından da iyrənirdilər. “Quran”ın “Nəhl” surəsində 
belə deyilir: “Onlardan biri qız ilə müjdələndiyi zaman kinlə dola-
raq üzü qapqara kəsilir! Öna verilən bəd xəbər səbəbindən xalqdan 
gizlənir. İndi onu alçaldılmış olaraq öz yanında saxlayacaq, yoxsa 
torpağa basdıracaq deyə fikirləşir. Bax nə qədər pis hökm verirdilər 
(12, səh. 58–59).

Körpə qız uşaqlarının diri-diri torpağa basdırılmasını “Quran” qa-
dağan etsə də, islamdan sonrakı dövrlərdə də ərəb cəmiyyətlərinin 
qadına olan münasibəti çox dəyişmədi. İslamın yayılmasından sonra 
da ərəblər bəyənmədikləri bir söz və ya fikir olduqda “qadının fikri” 
deyib gülüşürdülər. Bir ərəb atalar sözü belədir: “Qadınlarla danışın, 
ancaq dediklərinin əksini edin” (4, səh.  19).

Dünyanın ən qədim və böyük mədəniyyəti hesab edilən Çində qa-
dına münasibət tamamilə təəccüb oyadır. Çünki Çində qadın insan 
kimi qəbul edilmir, hətta qadınlara ad belə qoyulmurdu. Çox vaxt 
qız uşaqları sevilməyən və murdar hesab edilən heyvanların adları 
ilə çağırılırdı (5, səh. 19). Bu səbəbdən ailədə qız uşaqlarını “birinci 
qız, ikinci qız, üçüncü qız” adlandırırdılar (15, səh. 18). Hətta “impe-
ratorluq” mövqeyinə qədər yüksəlmiş qədim Çin dövlətlərində belə 
qadın hökmdarların dövləti idarə etmək haqqı yox idi. Onlar sadəcə 
keçici olaraq ya azyaşlı oğlanlarının, ya da ölən hökmdar ərlərinin 
yerinə “naibə hökmdar” qəbul edilir, amma dövləti kişi məmurlar 
və vəzirlər idarə edirdi. Qanunlar çinli kişilərə qadınlarını evdən 
qovmaq və boşamaq haqqı verirdi. Qısırlıq, kişinin arzularına görə 
xidmət etməmək, çox danışmaq, gəzmək, evdən bayıra çıxmaq və 
s. hallar boşanmaqla nəticələnirdi. Çin qanunlarına görə, kişi birdən 
çox qadınla yaşaya bilərdi. Ancaq yaşadığı qadınlardan sadəcə ikisi 
ilə evli qəbul edilir və həmin qadınlardan olan uşaqlarına üstünlük 
verirdi. Analar isə aclıqdan ölməmələri üçün ya qızlarını öldürür, ya 
da satırdılar. Ərinə yaxşı münasibət göstərməyən qadının cəzası 100 
qırmanc idi (9, səh. 77). Ər evindən qovulan arvadı öz ailəsi geri 
qəbul etmirdi. Qədim çincə əxlaq kitablarında ərinin xoşuna gəlmək 
üçün çinli qadınların yaşadıqları həyat tərzindən bəhs edilir. Belə 
məlumatların birində deyilir: “Kübar çinli bir qadın hələ kişik yaşda 

ayağını şikəst edir və ayaq barmaqlarını ayağının içinə doğru qatla-
yaraq gəzirdi. Bununla qız onu alacaq kişiyə çox gəzmədiyini, evdən 
bayıra çıxmadığını nümayiş etdirmiş olurdu” (22, səh. 7–10).

Hind, Pers və Sasani mədəniyyətlərində də qadına münasibət 
dəyişmirdi. Hər nə qədər qədim hind ailə anlayışında qadın mərkəzdə 
yer alsa da, bu vəziyyət onun həyatını yaxşılaşdırmırdı. Çünki birdən 
çox kişi ilə evlənməli idi. Brahmanizm və buddizmin Hindistandan 
yayılması ana mərkəzli cəmiyyət həyatına son qoysa da, qadının 
həyatında ciddi dəyişiklik yaratmadı. Kiçik Abdurrahmanın “Dinlerde 
evlilik anlayışına genel bir bakış” əsərində qeyd olunur ki, yeni inanc 
sistemində qadın kişiyə varis vermək məcburiyyətində idi. Buna 
görə də oğlan uşağı səadət, qız uşağı fəlakət sayılırdı. Hətta Bud-
da qadınları öz dininə qəbul etməmişdi. Hindlilər ən pis fəlakətləri 
(zəhərlənmək, odda yanmaq, ilan sancması ilə öldürülmək) qız uşa-
ğının doğulmasından daha yaxşı hal kimi qəbul edirdilər (10, səh. 
59).

Tarixə nəzər saldıqda görürük ki, Əhəməni dövlətində də qadına 
münasibətlər müxtəlif olub. Əhəməni (Pers) və Sasani cəmiyyətləri 
“qadını murdar” adlandırırdı. Bu xalqların inanc sistemində qadın 
müqəddəs oda yaxınlaşa, suya toxuna bilməzdi. Haiz halında olan 
qadına evdən bayıra çıxmaq qadağan idi. Qadınla birlikdə uşaqlar da 
ailə rəisi qarşısında qul hesab edilirdi. Ata uşaqlarını və qadınlarını 
öz mirasından məhrum etmək haqqına sahibiydi. Küçədə qadınların 
örtünməsi, üzlərinə niqab çəkməsi məcburi sayılırdı (18a, səh. 83).

 Qadınlar üçün ən dözülməz həyat tərzi slavyan, qədim rus və 
Skandinaviya xalqlarında müşahidə edilib. Burada qadın kişinin 
sahib olduğu əşyalardan daha qiymətsiz idi. Hətta bəzi hallarda 
yük arabalarına at yerinə qadınların qoşulduğu belə qeyd edilir. 
X əsrdə rus cəmiyyətini müşahidə edən müsəlman səyyah İbn 
Fazlan slavyan qadınlarının vəziyyətindən geniş söhbət açır. Onun 
müşahidələrinə görə, ruslar arasında ən məhrəm münasibətlər belə 
aşkar icra olunur və qadınlarla çox pis rə� ar edilirdi. Səyyah İbn 
Fazlan “Səyahətnamə” əsərində bunları çox dəqiq və maraqlı təhlil 
edir.

 Orta əsrlər Avropasında, xüsusilə İngiltərədə də vəziyyət yuxarıda 
qeyd edilənlərdən fərqli deyildi. XI əsrə qədər İgiltərədə ərlər öz ar-
vadlarını sata bilərdilər. İngilis qanunlarına görə, qadına münasibət 
yaxşı olmadığından “İncil”i aça, hətta əlini belə sürtə bilməzdi. 

 Qadına qarşı bu münasibətin uzun əsrlər yaşadığını ingilis din 
xadimi Dourun 1888-ci ildə Vestminister kilsəsində oxuduğu xütbə 
təsdiq edir: “Bundan 100 il əvvələ qadın kişinin süfrəsində oturmaq 
haqqına sahib deyildi. İcazə almadan danışması caiz sayılmırdı. Ərin 
oturduğu yerdə divarda böyük bir dəyənək asılırdı. Arvadı nə vaxt 
onun əmrini icra etməsə, dəyənəyə əl atardı. Ailədə qadın qızların-
dan da aşağı səviyyədə idi. Oğlan uşaqları isə analarından xidmətçi 
kimi istifadə edirdilər”. İngilis qadınlar bu vəziyyətdən XIX əsrdə 
qəbul edilən “Granville George Levesongower mədəni qanunları” 
ilə xilas oldular. Bu qanunu tənqid edənlər “ingilis qadınının artıq 
əvvəlki kimi cazibədar olmadığını, cinsinə görə hörmət görmədiyini” 
dilə gətirmişlər (3, səh. 162).

 Avropalıların “vəhşi” və “barbar” olaraq damğaladıqları Amerika-
nın yerli xalqlarında da qadına münasibət bir çox mədəni ölkələrdən 



68 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

yüksək idi. Hindu qəbilələrində qızlar öz ərlərini seçmək hüququna 
sahib olduqları kimi, ev həyatı tamamilə qadınların nəzarətində idi.

Qadına miras haqqı tanıyan ilk qanun Babil hökmdarı Hammura-
pi (e.ə. XVIII əsr) tərəfindən çıxarılıb. Həmin qanuna görə, boşanma 
halında qadın öz cehizini alaraq ata evinə qayıda bilərdi. Hammura-
pi qanunları doğurqanlıq səbəbindən kişiyə ikinci qadınla da evlilik 
haqqı tanıyırdı. Halbuki yunan, Sparta və Roma qanunvericiliyində 
evlənən qadın bütün haqlarını ərinə bağışlamış hesab edilirdi. Yase-
min Tümer Erdemin tərcümə etdiyi “Bacıyan-ı Rumdan günümüzə 
tadınının iktisadi” kitabında bu təhlillər mükəmməl göstərilmişdir.

İnsanlıq tarixində dərin izlər buraxmış bu mədəniyyətlərin qa-
dına aşağı səviyyəli münasibət sərgiləməsi heyrətləndiricidir. Bu 
anlayışın mərkəzində qədim və orta əsrlər fəlsəfəsinin və inanc 
sistemlərinin təməlində ruh haqqındakı inam yatırdı. Uzun əsrlər din 
adamları və filosofl ar “qadının ruhi bir varlıq” olmadığını iddia etdilər. 
Bir çox xalqlarda və mədəniyyətlərdə ölən əri ilə birlikdə arvadının 
öldürülməsi hadisəsinin məntiqi də buna əsaslanırdı. XIX əsrə qədər 
Hindistanda qadın ölən əri ilə birlikdə yandırılırdı. Çünki ruhi varlıq 
deyil, əşya sayılırdı. Bəzi xalqların inancında “qadının yaradılması” 
fəlakət idi, məsələn: qədim yunanlar qadını yaratdığı üçün Zevsi itti-
ham edirdilər. Homer bunu belə təsvir edir:

Buludlardan guruldayan Zevs
Yaratdı baş bəlası olaraq

Qadınlar nəslini ölümlü insanlar üçün,
O qadınlar ki, bütün işləri ancaq şərdir (6, səh. 59).

Yuxarıda qeyd edilən xüsusiyyətlər diqqətə alındıqda türk, o 
cümlədən Azərbaycan mədəniyyətində qadına münasibətin olduqca 
yüksəkliyinə şahidlik edirik. Bu, milli i� ixar hissi deyil, tarixi obyek-
tivliyin təzahürüdür.

 Azərbaycan cəmiyyətində qadına münasibətdə tündləşmə, 
xüsusilə də başda Cəlil Məmmədquluzadə olmaqla XIX əsrin axır-
ları və XX əsrin əvvəllərində yaşamış ziyalıların “arvadlar məsələsi” 
adlandıraraq sərt tənqid etdikləri reallığın XVI əsrdən sonra islam 
Şərqində gedən məzhəbi-dini fanatikliyin nəticəsində yarandığını 
unutmaq lazım deyil.

 Türk, o cümlədən Azərbaycan cəmiyyətində qadına 
münasibəti təyin edən bir sıra amillər mövcud idi.

Birincisi, xalqın ünsiyyət dili olaraq istifadə etdiyi Azərbaycan 
dilində cins kateqoriyasının olmamasıdır. Halbuki dilin cinsə görə 
şəkillənməsi bir çox mədəniyyətlər üçün xarakterikdir. Bu, işlədilən 
dilin qadını cəmiyyət daxilində istifadə edilən ünsiyyət vasitələrindən 
kənarlaşdırdığını göstərən mühüm faktdır.

İkinci səbəb xanımların siyasi həyatda olduqca mühüm rol oy-
namasıdır. Orta əsrlərdə Azərbaycan dövlətlərində hökmdarların 
arvadları ilə birlikdə taxta çıxdıqları qeyd edilir. Hətta bəzi müəllifl ər 
Elxanilər dövründə sarayda və məclislərdə hökmdarın taxtda öz 
həyat yoldaşı ilə birlikdə oturduğunu yazır.

Üçüncü səbəb ailənin sosial quruluşu və iqtisadi həyatıdır. Tam 
oturaq olmayan həyat tərzi kişi ilə qadının ailə işlərini bölüşməsinə 
şərait yaratmışdı. Belə halda kişi ev xaricindəki işlərlə, qadın isə ev 

işləri ilə məşğul olurdu. Məhz bu səbəbdən qadın evdə tam söz sa-
hibi olub bəzi məsələlərdə ərinə belə təsir göstərə bilirdi.

Dördüncü səbəb türk hərbi sistemi idi. Ailədəki kişi dövlətin əsgəri 
hesab edildiyindən uzun hərbi səfərlər sırasında ailə tamamilə qa-
dının nəzarətinə keçirdi. Belə hallarda uşaqlar ananın sözündən çıxa 
bilməzdi.

Beşinci səbəb, ümumiyyətlə, türk ailələrində qul əməyindən 
istifadə edilməməsidir. Böyük sürülərə sahib türk tayfaları üçün qul-
lara sahiblənmək həm külfət hesab edilir, həm də gərəksizdi. Kişi 
vaxtının çoxunu heyvanları və silahlarla keçirdiyindən ailənin idarəsi 
qadının öhdəsinə buraxılmışdı. Belə halda qadın ev işlərini uşaq-
larının tərbiyəsi üçün bir növ praktika olaraq istifadə edirdi. İşlərin 
tənzimi, bölüşdürülməsi, uşaqların həyatı öyrənməsi məhz ailədə 
ananın nəzarətində gerçəkləşirdi. Qızların əl sənətlərini öyrənməsi, 
oğlan uşaqlarının isə hərbi oyunlar oynayıb süvari qabiliyyətlərinə 
sahib olması çadır mərkəzli həyatın başlıca şərti idi. 

Altıncı amil sosial-idarə sisteminin ikili prinsipə əsaslanmasıdır. 
Şübhəsiz, Azərbaycanda əhalinin hamısı köçəri deyildi. Azərbaycan 
şəhərlərində və kəndlərində çox sayda insan oturaq həyata sahib 
idi. Ancaq ailənin sosial və iqtisadi quruluşu ailə nizamının ikili (qa-
dın–kişi) prinsibinə görə ayrılmasına imkan verirdi. Bu idari prinsip 
dövlət sisteminə belə təsir etmişdi. Çünki Azərbaycan dövlətlərində 
ikili idarəçilik prinsipləri (sultan–atabəy, şah–şahzadə kimi) möv-
cud olmuşdur (13, səh. 271). Bu idarə sistemində hökmdar özündən 
sonra taxta çıxacaq vəlihədi hesab etdiyi oğlunu əyalətlərin birinə 
göndərirdi. Belə hallarda idarə işlərində köməklik üçün ona atabəy 
və ya lələ təyin edirdi. Bu sistem hökmdar olmazdan əvvəl vəliəhd və 
ya şahzadənin dövlət işlərini örənməsi üçün bir növ praktika hesab 
edilirdi. Əyalətə göndərilən uşağa nəzarət isə anasına tapşırılırdı. 
Azərbaycan tarixində buna şahzadəlik sistemi deyilirdi (15, səh. 49).

Qadına qarşı bu münasibət dövrün ədəbi mətnlərində də öz 
əksini tapmışdır. Firdovsinin “Şahnamə”sində qadın haqqında mənfi 
fikirlərdən fərqli olaraq Nizami Gəncəvi “İsgəndərnamə” poemasın-
da qıpçaq qadının dili ilə İsgəndərə dərs verməkdən çəkinməmişdir.

Nizami Gəncəvi eyni mövqeyi Nüşabə, Şirin kimi qadın obraz-
larını yaratdığı digər əsərlərində də dəfələrlə nümayiş etdirməklə 
Azərbaycan xalqında qadına münasibəti poetik üslubda ən gözəl 
şəkildə təsvir etmişdir. Nizami Gəncəvi “Bəhramnamə” (və ya “Xos-
rov və Şirin”) əsərində kişi qəhrəmanı Bəhramı yeddi müdrik qadınla 



69Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017 69Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Summary

 In the article it is analyzed attitude to women in diff erent cultures. 
The world and the most ancient Mesopotamian, Greek, Chinese 
and Indian cultures expressed radical and hard thoughts about 
women. In some cultures a man was considered as a dominant 
power, but a women - as a slave. In the article on the base of 
culturological aspect and comparative method were analyzed 
women problems from the historical point of view. 
Key words: women, men, relations to the women, culture, by 
dominant force

Резюме

 В статье анализируется отношение к женщинам в разных куль-
турах. Древние культуры Месопотамии, Греции, Китая и Индии 
выразили радикальные и жесткие мнения по отношению к жен-
щинам. В некоторых культурах мужчина считался доминирующей 
силой, а с женщиной обращались как с рабыней. В статье на ос-
нове культурологического аспекта и сравнительного метода был 
проведен анализ женских проблем с исторической точки зрения.
Ключевые слова: женщины, мужчины, отношения k женщинам, 
культура, доминирующей силой

Ədəbiyyat:

1. Aristoteles. Politika. Çeviren Mete Tuncay, İstanbul: Remzi Kitabevi, 2009, s.1 s.5.
2. Aça Mehmet, “Reşideddin Oğuznamesi`nde Kadın”. Milli Folklor Dergisi, 2007, sayı 76, s. 81.
3. Ahmet Fethi. Katolik qadınlar. İstanbul: Türkiye İş Bankı Yay., 2005, s. 162. s. 99–150.
4. Bardakoğlu Ali. “Cahiliyye Döneminde Kadın”, Sosyal Hayatta Kadın, İstanbul: Ensar Neşriyat, 2005, s. 19.
5. Bayram Cezmi. “Aile Müessesesi ve Bazı Tecavüzler”, Türk Yurdu Dergisi, sayı 16, Mayıs 1988, s. 19.
6. Berktay Fatmagül, Tek Tanrılı Dinler Karşısında Kadın, İstanbul: Metis Yay., 2000, s. 59.
7. Deighton Hillary J. Eski Atina Yaşantısında Bir Gün. Çeviren Hande Kökten Ersoy, İstanbul: Homer Yay., 2005, s. 42, 43–45.
8. Deighton Hillary J. Eski Atina Yaşantısında Bir Gün. Çeviren Hande Kökten Ersoy, İstanbul: Homer Yay., 2005, s. 42.
9. Günaltay Şemseddin. Uzak Şark (Kadim Çin ve Hind), İstanbul: Çilli Mecmua Basımevi, 1937, s. 77.
10. Küçük Abdurrahman. “Dinlerde Evlilik Anlayışına Genel Bir Bakış”, Türk Yurdu Dergisi, sayı 40, İstanbul 1990, s. 59.
11. Qeybullayev. Azərbaycanlılarda ailə və nikah, s. 36–44.
12. “Qurani-Kərim” Z.Bünyadov – V.Məmmədəliyev – 114 surə. “Ən-Nəhl”-surəsi. 16 surə. B.1992.
13. Nəcəf Əkbər Nadir, Səlcuqlu dövlətləri və atabəyləri tarixi (oğuzların ortaya çıxamasından XIV əsrə qədər), Bakı: Qanun nəşriyyatı – 2010, 
s. 271 və d.
14. Platon. Devlet. Çeviren Hüseyin Demirhan, Ankara: Palme Yay., 2007, 5:455
15. Şah I Abbasın islahatları üçün bax. Qurbanov Cəsur, Səfəvi hökmdarı I Şah Abbas (1587-1629), Bakı: AMİU mətbəəsi, 2011, s. 49 və d
16. Şenel Alaeddin. Eski Yunan`da Eşitlik ve Eşitsizlik Üstüne, Ankara: Ankara Üniversitesi Siyasi Bilgiler Fakültesi Yay., 1970, s. 284-285.
 17. Troyalı Kadınlar. Çeviren Yılmaz Onay, İstanbul: Mitos Boyut Yay., 2008, s. 44.
18. Topaloğlu Bekir. İslamda Kadın. İstanbul: Yağmur Yay., 1981, s. 18,
19. Yalom Marilyn. Memenin Tarihi, Çeviren A.Gün, İstanbul 2002, s. 23–24,s.22 
20. Yadsıman Hakkı. “Yahudi Kutsal Metinlerinde Kadına Karşı Söylemler”, Ege Üniversitesi İlahiyat Fakultesi Dergisi, İzmir 2002, sayı 15, s. 
101–105.
 21. Just Roger. Women in Athenian Law and Life, London:Routledge Classical Sturies, 1991, s. 8–9.
 22. Johnson Kay Ann. “Women, The Family and Peasant Revolution in China”, Chicago:The University of Chicago Press, 1983, s. 7–10.

tərbiyə etməklə qadına verdiyi yüksək qiyməti təcəssüm etdirirdi 
(11, səh. 36-44).

“Kitabi-Dədə Qorqud” dastanında “qızlar üzüaçıq və azaddırlar, 
lakin yad oğlan gördükdə yaşmaqlanırlar”. Yenə eyni dastandan 
“qızların zorla ərə verilmədiyi, könül verərək evləndikləri” qeyd edilir.

Deyilənlər Azərbaycanda qadına verilən adlarda və xitabətdə 
də öz əksini tapır. Qədim və orta əsrlər Azərbaycan dilində qadın 
ifadə etmək üçün işlədilən isim və sifətlər bu mənada diqqəti cəlb 
edir. Azərbaycan dilində dişi cinsi ifadə edən qadın sözü qədim türk 
dilində katun şəklində keçir. Xatun mənasında hörmət və izzət ifadə 

edən kəlmə də eyni sözün fərqli tələff üzündən ibarətdir. Kəlmə Göy-
türk kitabələrində kat-un formasında hökmdar xanımını ifadə edir.

Bununla birlikdə, Azərbaycan mənəvi və mədəni yaddaşında 
“müqəddəs qadın” anlayışı çox güclüdür. Qadınlar üçün işlədilən belə 
adlandırmaların sosial-sinfi, dini mənalarla məhdudlaşdırılmaması, 
kimliyindən və mövqeyindən aslı olmadan bütün qadınlara şa-
mil edilməsi “müqəddəslik” anlayışının ululuq, əxlaqi, tərbiyəvi və 
fədakarlıq kimi xarakterləri ön planda tutan qadınları əhatə etdiyi 
aydın olur. Orta əsr mənbələrində belə qadınlar üçün el arasında 
“qotlu”, “qutlu”, “səadətli” kimi sifətlər də işlədilirdi (2, səh. 81).



70 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Məlumdur ki, o dövrdə müstəqilliyini yenicə əldə etmiş 
Azərbaycan Respublikasının həm də cəlb olunduğu Qa-
rabağ müharibəsi şəraitində iqtisadi durumu o qədər də 

yaxşı deyildi. Buna baxmayaraq hökumət keçid dövründə dövlət 
nəşriyyat sisteminə müvafiq qayğı və maliyyə dəstəyi göstərdi.

1992-ci ildə MİN-in yeni milli dərsliklərin nəşrindən imtina etməsi 
və digər məsələlər “Maarif” nəşriyyatının iqtisadi vəziyyətini getdikcə 
daha da çətinləşdirdi. Nəşriyyatın yeni ədəbiyyatlar nəşr etmək im-
kanları azaldı. Son illərdə “Maarif” hətta dərslik sifarişlərini də günü-
gündən itirirdi. Təhsil Nazirliyi isə vəziyyətdən çıxmaq üçün çevik və 
doğru qərar qəbul etdi. Müstəqilliyini yenicə qazanmış ölkədə milli 
təhsil sisteminin bünövrəsinin qoyulduğu çətin bir dövrdə təhsilin 
əsas və həlledici amili olan dərsliklərin taleyini, təbii ki, şübhə al-
tına almaq olmazdı. Ona görə də Təhsil Nazirliyinin dərhal rəhbər 
dövlət orqanlarına müraciəti nəticəsində 1992-ci ilin dekabr ayında 
republikanın Nazirlər Kabinetinin müvafiq sərəncamı ilə “Öyrətmən” 
(indiki “Təhsil”) nəşriyyatı təsis edildi. Yeri gəlmişkən qeyd edək ki, 
“Təhsil” nəşriyyatı respublikada müstəqillik illərində təsis edilmiş ilk 
və ümumiyyətlə Azərbaycanda isə son dövlət nəşriyyatı oldu (2).

1993–95-ci illərdə digər nəşriyyatlar kimi “Öyrətmən” (“Təhsil”) 
nəşriyyatı da başqa alternativ olmadığı üçün çap məhsullarının, o 
cümlədən dərsliklərin yayımını (satışını) “Azərkitab” və “Azkoop-
kitab” vasitəsilə həyata keçirirdi. Lakin həmin qurumlar, əsas da 
“Azərkitab” satışdan əldə olunan pulu vaxtlı-vaxtında qaytarmır-
dı. Qarşılaşdığı maliyyə çətinliklərinin təhlilini apararaq səbəbləri 
araşdıran nəşriyyat o dövrdə hadisələrin axın istiqamətini doğru 
qiymətləndirməklə düzgün qərar qəbul etdi. “Təhsil” vəziyyətdən 
yeganə çıxış yolunu satış təşkilatlarının yararsız xidmətindən im-
tinada və yeni, daha etibarlı, çevik yayım mexanizminin yaradıl-
masında gördü. Bütün çətinliklərə baxmayaraq qarşıya qoyulan 
məqsədə nail ola bildi və tədris kitablarının nəşrində öz fəaliyyətini 
uğurla davam etdirir. Bu gün ölkənin nəşriyyat sistemində “Təhsil” 
nəşriyyatının öncül fəaliyyəti diqqəti cəlb edir. Bu nəşriyyatın yaran-
ma tarixi ölkəmizdə demokratik hərəkatın canlanması, respublika-
mızın müstəqillik qazanması ilə üst-üstə düşür (2).

Artıq bütün sahələr kimi, nəşriyyat-poliqrafiya sahəsi də yeni 
inkişaf mərhələsinə qədəm qoyub. Özünün strukturuna, kadr po-
tensialına görə də “Təhsil” Nəşriyyat-Poliqrafiya Birliyi beynəlxalq 
standartlara cavab verən ən önəmli modern nəşriyyata çevrilmişdir.

Azərbaycanın ikinci dəfə müstəqillik qazandığı dövrdə fəaliyyətə 
başladığına görə ona müstəqilliyimizin yaşıdı da deyirlər. Həmin 

dövrdə heç bir maliyyə imkanı, hətta adi bir şəraiti olmayan binada 
cəmi 8 nəfər yaradıcı heyətlə fəaliyyətə başlayan müəssisə az bir 
zamanda yığcam, bacarıqlı, öz işinə güvənən professional kollektiv 
yaradaraq qarşıya qoyulan məqsədlərə çatmağı bacardı. Ötən illər 
ərzində ölkəmizdə nəşriyyat-poliqrafiya sahəsinin ümumi inkişafına 
dəyərli tohfələr verdi. “Təhsil” nəşriyyatının gərgin və məqsədyönlü 
fəaliyyəti nəticəsində milli dərsliklərimiz yarandı, bütün dərsliklər 
yeniləşdirildi, ən başlıcası isə tarix vəsaitlərinin nəşrində mühüm 
işlər görüldü. Təsadüfi deyil ki, nəşriyyatın çap etdiyi “Ata yurdu” və 
digər dərsliklər dəfələrlə “İlin dərsliyi” adına layiq görüldü. 2005-ci 
ildə MDB ölkələrinin “Kitab sənəti” II beynəlxalq müsabiqəsində ən 
yüksək balla qalib gələn “Qarabağ: real tarix, faktlar və sənədlər” 
kitabı nəşriyyatın beynəlxalq müsabiqələrdə qazandığı uğurların 
əsasını qoydu (4). 

“Təhsil” nəşriyyatı Rusiyada, Almaniyada, Türkiyədə, Birləşmiş 
Ərəb Əmirliklərində, İranda, Orta Asiyada və başqa ölkələrdə 
keçirilən müsabiqə və sərgilərdə inamla iştirak edib. Ən başlıca-
sı isə məram və məqsədini məsuliyyətlə yerinə yetirərək özünün 
mükəmməl strukturunu yaratmaqla həm məzmun, həm də poliq-
rafik icra baxımından digər müəssisələrə nümunə olan keyfiyyətli 
kitabların nəşrinə nail olur.

1990-cı illərin əvvəllərində dərslik nəşri ilə məşğul olan 
nəşriyyatların işində bir maneə də vardı. İri mətbəələrin 
özəlləşdirilməsi, onların avadanlıqlarının necə gəldi satılması 
çoxlu xırda mətbəələrin, bir çox rahat gəlir dalınca qaçan qeyri-
peşəkar adamların əlinə düşdü. Vəziyyətin dəyişməsi, kitab çapı-
nın, sifarişlərin xeyli azalması, dərslik satışının pərakəndəliyi belə 
mətbəə sahiblərinin diqqətini onlar üçün asan qazanc mənbəyi 
ola biləcək dərsliklərin çapına yönəltdi. Həmin dövrdə onlar dövlət 
nəşriyyatlarında çap olunmuş dərsliklərin üzünü çıxarıb satmaqla 
böyük maliyyə əldə etdilər. Bu, dövlətə və nəşriyyatlara ziyan vur-
maqla yanaşı, uşaqların sağlamlığını təhlükə qarşısında qoymaq 
baxımından da cinayətkar bir hərəkət idi. Çünki işbazlar daha çox 
qazanc götürmələri üçün ucuz, keyfiyyətsiz rənglərdən, kağızdan və 
digər materiallardan istifadə edirdilər. Dəfələrlə bu kimi material-
ların insan sağlamlığı üçün təhlükəli olması barədə xəbərdarlıqlara 
baxmayaraq şagirdləri belə dərsliklərin törədə biləcəyi bəlalardan 
qorumaq qeyri-mümkün işə çevrilmişdi. Lakin bunun da çarəsi 
tapıldı. Xüsusi dövlət proqramına uyğun olaraq dərsliklər dövlət 
tərəfindən maliyyələşdirildi və şagirdlərə pulsuz verildi. Məhz bu 
tədbirlərdən sonra dərslik nəşrində və satışında piratçılıq, demək 

Mahnur Həsənova,
Azərbaycan Dövlət Mədəniyyət və İncəsənət Universitetinin magistri

E-mail: mahnur.hasanova@gmail.com

“Təhsil” nəşriyyatının yaranması və fəaliyyəti



71Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

olar, xeyli azaldı. Kitab çapı ilə bağlı ən mühüm tədbirlərdən biri 
də dövlət başçısının “Azərbaycan dilində latın qrafikası ilə kütləvi 
nəşrlərin həyata keçirilməsi haqqında” 2004-cü il 12 yanvar tarixli 
sərəncamı oldu. Hazırda ölkədə özəl nəşriyyat və mətbəələr getdikcə 
öz fəaliyyətlərini genişləndirir, maliyyə və istehsal imkanlarını artırır. 
Çoxtirajlı dövlət sifarişləri isə artıq tender və müsabiqələrlə həyata 
keçirilir. Təqdirəlayiq haldır ki, “Təhsil” belə bir inkişaf mərhələsində 
həmişə məqsədyönlü islahatların önündə gedən müəssisələrdən 
biri olub.

Artıq 25 ildir ki, fəaliyyət göstərən nəşriyyat xalqın ümid və eti-
madını tamamilə doğruldub. Hazırda müstəqil iş prinsipi əsasında 
çalışan müəssisədə nəşrlərin yüksək səviyyədə hazırlanmasını 
təmin etmək üçün ixtisaslaşmış redaksiyalar və ən müasir poliq-
rafiya bazası fəaliyyət göstərir. Bir sözlə, tam əminliklə demək olar 
ki, nəşriyyat öz işini beynəlxalq standartlara uyğun şəkildə qura 
bilib. Bunun nəticəsində də respublikamızı ən nüfuzlu beynəlxalq 
müsabiqələrdə təmsil edir, dünyanın hər yerində nüfuzlu nəşriyyat 
kimi etiraf olunur. “Təhsil” nəşriyyatı nəinki Azərbaycanda, hətta re-
gionda və Avropada öncül yerlərdən birini tutur: “Beynəlxalq aləmdə 
keçirilən müsabiqələrdə, sərgilərdə tez-tez təmsil olunur, dünyanın 
aparıcı nəşriyyatları ilə qarşılıqlı əməkdaşlıq edir. Eyni zamanda 
“Təhsil” nəşriyyatı Avropanın ən nümunəvi nəşriyyat-poliqrafiya 
müəssisəsi kimi bu sahədə nəzərəçarpacaq müvəff əqiyyətlərə imza 
atıb (4).

“Təhsil” nəşriyyatının əsas məhsulu dərsliklər, pedaqoji 
ədəbiyyatdır. Nəşriyyat 2009-cu ildə kurikulumla bağlı elan olunan 
tenderdə iştirak edib. II sinifl ər üçün iki adda dərslik, Azərbaycan 
və rus bölmələri üçün iyirmiyə yaxın adda kitabın nəşri ona həvalə 
olunub və həmin dərsliklər dövlət vəsaiti hesabına işıq üzü görüb. 
Dərsliklər çapdan sonra 4 il istifadədə olur. Bu müddət ərzində ümu-

mi tirajın müəyyən faizi qədər kitablar yenidən nəşr edilir. Bununla 
yanaşı, nəşriyyatlar öz vəsaitləri hesabına hazırladıqları məhsullarını 
açıq satışa çıxarır. Həmin il nəşriyyat tərəfindən təxminən otuza ya-
xın dərslik, bir o qədər də iş də� əri, müəllim üçün vəsait nəşr edilib 
satışa buraxılmışdır. Artıq müəyyən müddətdir ki, “Təhsil” nəşriyyatı 
müstəqillik dövründən bəri Azərbaycanda dövlət standartları ilə 
ümumi də� ərlərin, fənn də� ərlərinin yeganə istehsalçısıdır.

Təhsil Nazirliyinin razılığı ilə nəşriyyatda ayrı-ayrı fənlər üzrə – fi-
zika, kimya, biologiya, Azərbaycan dili və s. xüsusi də� ərlər, eyni za-
manda ümumi də� ərlər çap edilir. Nəşriyyatın ümumi də� ərlərinin 
hamısında üz qabığının içəri səhifəsində himnimiz, gerbimiz, bayra-
ğımız, işğal altında olan rayonların adları qeyd olunur. Lakin xüsu-
si fənn də� ərlərində, məsələn, riyaziyyat üçün də� ərdə vacib olan 
materiallar – düsturlar, məsələlər, teoremlər və s. yaddaş kimi 
verilir. Digər məlumatlara, bayram günləri, əlamətdar günlər, tətil 
günlərinin təqviminə də yer ayrılıb (5).

“Təhsil” nəşriyyatının yeni binaya köçməsi ilə əlaqədar bütün ava-
danlıqlar, çap, yeni poliqrafiya bankı yenilənib. Dünyanın ən müasir, 
modern avadanlıqları gətirilib. Avropadan, Çindən, eləcə də digər 
yerlərdən bu sahədə tanınmış istehsalçıların məhsulları alınıb (5). 
“Təhsil” nəşriyyatının fəaliyyəti də genişləndirilib. Nəşriyyatın bü-
tün əməkdaşları tam peşəkar, işini mükəmməl bilən kadrlardır. 
Müəssisədə 30-dan çox yaradıcı qüvvə var, 5 redaksiya fəaliyyət 
göstərir. Bununla yanaşı, “Təhsil” nəşriyyatının poliqrafiya bazası 
güclüdür. Bu da məhsulların yüksək keyfiyyətlə çap olunmasına 
şərait yaradır. “Təhsil” nəşriyyatı dünyanın 4 aparıcı avadanlıq is-
tehsalçısının bu regionda səlahiyyətli nümayəndəsidir. Türkiyə, Uk-
rayna, Gürcüstan və digər ölkələrdə fəaliyyət göstərən şirkətlərlə 
əməkdaşlıq əlaqələri var və onların arealı getdikcə genişlənir.

71Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Summary

The activity and formation of publishing-house “Tahsil”.
The article is about the activity and formation of publishing-hou-
se “Tahsil”. The period of independence the activity of publishing-
house “Tahsil” is looked at.
Key words:  “Tahsil”, book, publishing-house, manual.

Резюме

В статье говорится о создании и деятельности издательства “Тех-
сил”, рассказывается о деятельности “Техсил” во времена незави-
симости.
Ключевые слова:“Техсил”, книга, издательство, учебник.

Ədəbiyyat:

1. Abdullayev Adil, İslam Sadiq. Azərbaycanda nəşriyyat tarixi. Bakı, 2015, 424 s.
2. Axundov Bəhruz . Nəşriyyat işinin əsasları. Bakı, 2006, 223 s. 
3. Azərbaycanda nəşriyyat işi. Bakı, 2000.
4. Mustafa Kamal. Yeni inkişaf mərhələsində. “Respublika”, 8 avqust 2008-ci il.
5. http: // www.medeniyyet.az
6. http: // www.anl.az
7. http: //www.wikipedia.org
8. http: // www.google.az



72 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Cəlil Məmmədquluzadə Azərbaycan ədəbiyyatında “Molla 
Nəsrəddin” ədəbi məktəbinin, tənqidi realizmin banisi, ge-
niş şöhrət qazanmış görkəmli yazıçı və tanınmış ictmai xa-

dimi kimi daim anılır. O, 1887-ci ildə Qori Müəllimlər Seminariyasını 
bitirmiş, başqa, heç bir xüsusi təhsil almamışdı. Lakin Azərbaycan 
ziyalılarının böyük bir nəslinin yetişməsində, ədəbiyyata yeni 
istiqamət verilməsində, xalqın mədəni və siyasi inkişafında çox bö-
yük rol oynayıb. “Danabaş kəndinin əhvalatları”, “Danabaş kəndinin 
məktəbi”, “Poct qutusu”, “Qurbanəli bəy”, “Usta Zeynal”, “Quzu”, 
“Bəlkə də qaytardılar” və sair hekayələr, “Ölülər”, “Anamın kitabı”, 
“Kamança” kimi dram əsərləri, çoxsaylı felyeton və məqalələr yaz-
mış, ədəbiyyatımızı, jurnalistikamızı zənginləşdirmişdir. 

 Molla Nəsrəddin – ilk növbədə, yazıçının əsas gizli imzaların-
dan biridir. Az sonra bu ad Mirzə Cəlilin ədəbi təxəllüsünə çevrilir. 

Nəinki Azərbaycanda, bütün Şərqdə birinci satirik və rəngli karika-
turalı mətbuat – məşhur “Molla Nəsrəddin” jurnalının redaktoru və 
naşiri olması bu adı böyük sənətkar üçün daha da doğmalaşdırdı. 
Bu adda həmçinin Cəlil Məmmədquluzadə yaradıcılığının cövhəri, 
aparıcı istiqaməti sayılan vətəndaşlıq cəsarəti, müdriklik, hazırca-
vablıq, uzaqgörənlik kimi keyfiyyətlər də ifadə olunur.

 Azərbaycanda yazı-pozu ilə, bədii yaradıcılıqla məşğul şəxslər 
“Mirzə” adı ilə şərəfl əndirilirdi. Lakin belə xoşbəxtlik hər sənətkara 
da nəsib olmur. Son iki əsrə yaxın müddətdə yazıb-yaradan yüzlərcə 
yazıçı arasında bir neçə sənətkarın adında öz əksini tapıb. Mirzə 
Fətəli Axundov, Mirzə Şəfi Vazeh, Mirzə Ələkbər Sabir həmin eti-
madı qazana bildilər. Yeni ədəbi məktəb yaratması, kiçik hekayənin 
böyük ustası kimi məşhurlaşması, mübariz bir jurnala əsrin dörddə 
biri qədər zaman ərzində böyük bacarıqla rəhbərlik etməsi Cəlil 
Məmmədquluzadəyə də Mirzə Cəlil adını daşımaq şərəfini bəxş 
etmişdir. Milli ədəbiyyatımızda “Mirzə” adını daşıyan sənətkarları 
birləşdirən əsas cəhətlər – millilik, ziyalılıq və vətəndaşlıq Mirzə 
Cəlilin şəxsiyyətində və yaradıcılığında özünün ən yüksək zirvəsinə 
çatmışdır. O, mənsub olduğu xalqın yorulmaz, fədakar, ayıq-sayıq, 
uzaqgörən, vətəndaş mirzəsi, həm də böyük demokrat idi. Azadlıq, 
müstəqillik, demokratiya uğrunda mübarizəsi və qabaqcıl görüşləri 
ölkədəki demokratik proseslərin gedişatına ciddi təkan vermişdir.

Cəlil Məmmədquluzadə Azərbaycan, rus və dünya realist 
ədəbiyyatının qabaqcıl ənənələrindən öyrənməklə M.F.Axundovla 
başlanan realist nəsrimizi davam və inkişaf etdirmişdir. Mirzə Cəlil 
ədəbiyyatın başlıca rolunu xalqa xidmətdə, ictimai yaraları sağalt-
maq üçün geniş fəaliyyətdə görürdü. O, bütün varlığı ilə həyata 
bağlanan, ictimai-tərbiyəvi əhəmiyyətli realist ədəbiyyatın tərəfdarı 
olmuş, ictimai həyatda gördüyü tipik hadisələri qələmə almağı la-
zım bilmişdir. Həyat böyük realistə zəngin material verirdi. Onun 
üçün böyük, kiçik mövzü yox idi. Nəzərindən tipik hadisələri qa-
çırmayan, böyük ümumiləşdirmə iqtidarına malik yazıçı satiradan 
ən kəskin silah kimi bəhrələnməyi bacarırdı. Onun yaradıcılığında 
gülüş çox rəngarəng, mənalı və məzmunludur. 

C.Məmmədquluzadənin realizmi təsviri, seyrçi realizm deyil-
di, burada inandırıcılıq qüvvətli idi. İnandırırdı ki, həyat bu şəkildə 
qala bilməz və qalmayacaqdır. Bunun üçün köhnəliyə, mövhumata, 
nadanlığa, burjua-mülkədar quruluşuna və bütün bunları dördəlli 

 Cəlil Məmmədquluzadənin rolu yalnız böyük klassik yazıçı olmaqla bitmir, demək olar ki, 
Azərbaycanın mətbuatı onun qədər böyük və talantlı bir jurnalist tanımır.

 (M.İbrahimov)

 Lətifə Süleymanova,
 Üzeyir Hacıbəyli adına Bakı Musiqi Akademiyasının dosenti 

E-mail: angel_777-88@mail.ru

“Molla Nəsrəddin” jurnalı

Cəlil Məmmədquluzadənin şah əsəridir



73Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

tutub saxlayan çarizmə, mütləqiyyətə, dinə qarşı amansız mübarizə 
aparmaq lazımdır. Görkəmli ədib dövrün ən inqilabçı sinfi tərəfindən 
aparılan işləri görür, fəaliyyətindən ilham alır, yeniliklərə səs verirdi. 
İnqilabçı-demokratik ədəbiyyatımızın inkişafında nəzərə çarpan bu 
yeni meyillər hamıdan çox Mirzə Cəlilin və Ə.Sabirin yaradıcılığında 
öz ifadəsini tapmışdır.

Cəlil Məmmədquluzadənin povest, dram və hekayələri öz yığ-
camlığı, mövzu aktuallığı və orijinallığı ilə də XX əsr ədəbiyyatımızda 
mühüm yer tutur. Bu əsərlər eyni dövrdə yaradıcılığa başlayan 
burjua yazıçılarının estetik görüşlərini alt-üst edirdi. Sənətkarlığı 
xəyalpərvərlikdə axtaran, həmişə həyatdan, xalqdan uzaqlaşmağa 
çalışan həmin estetiklərə tamamilə zidd olaraq gözəlliyi həyatda gö-
rür, həqiqi sənəti xalqa istinad edən yaradıcılıqda tapırdı. Bu mənada 
o, bədii əsərlərin dilindəki sadəliyə birincidərəcəli məsələ kimi ya-
naşırdı. Çox yaxşı bilirdi ki, xalqa yabançı, anlaşılmaz jarqonlarla 
yazılan əsər, qiymətli ideya təblığ etsə də, təsir qüvvəsinə malik ola 
bilməz. Təsirsiz ədəbiyyat öz müəllifini diri ikən ölümə məhkum edir.

 Mirzə Cəlil Azərbaycan ədəbi-ictimai fikir tarixində sözün ge-
niş mənasında milli istiqbal, demokratiya və vətən azadlığı uğrun-
da mübarizənin ön cərgəsində dayanır. Onun yaradıcılığı gələn hər 
yeni nəsil üçün müstəqillik, azərbaycançılıq, millilik və vətəndaşlıq 
tərbiyəsi məktəbidir.

 “Molla Nəsrəddin” jurnalı C.Məmmədquluzadənin şah əsəridir. 
Böyük ədibin redaktorluğu ilə 1-ci sayı 1906-cı il aprelin 7-də Tifl is 
şəhərində nəşr olunan bu məşhur dərgi Qafqaz xalqlarının, geniş 
mənada, müsəlman Şərqinin, xüsusən Azərbaycanın milli oyanışı və 
dirçəlişində mühüm rol oynamışdır. Jurnal 1917-ci ilə qədər Tifl isdə, 
1921-ci ildə Təbriz şəhərində, 1922–31-ci illərdə Bakıda nəşr oluna-
raq satirik ədəbiyyatın və mətbuatın inkişafına böyük təsir göstərib. 

 Tarixdə Molla Nəsrəddin adlı adam olubmu? Məlum deyil, bəlkə 
olub, bəlkə də yox, ancaq xalq tərəfindən tarixi səxsiyyət kimi tanınır. 
Yüzlərcə lətifə, qaravəlli onun adı ilə bağlıdır. Bu lətifələr duzlu və 
məzəlidir, qısadır, lakin mənalıdır. Molla Nəsrəddin lətifələrində adi 
adamlara böyük məhəbbət ifadə olunur, nadanlar lağa qoyulur, yox-
sul kəndlilər şahlardan ağıllı göstərilir.

 Dahi yazıçı 1906-cı ildə yaratdığı jurnala əfsanəvi şəxsin adını 
verdı – “Molla Nəsrəddin”. Adı da göstərirdi ki, əsl xalq jurnalı nəşrə 
başlayır. Belə də oldu. Cəlil Məmmədquluzadə və onun yazıçı dost-
ları jurnal üçün xalqın həyatından bəhs edən hekayələr, felyetonlar, 
şeirlər, məqalələr yazdılar, rəsamlar maraqlı şəkillər cəkdilər. 

 “Molla Nəsrəddin” jurnalı da adını daşıdığı əfsanəvi şəxsiyyət 
kimi məzəli idi, güldürürdü, gülə-gülə tənqid atəşinə tuturdu; xal-
qa məhəbbət bəsləyir, istismarçılara nifrət edirdi. Jurnalın dili sadə 
və aydın idi; savadsızlar da başa düşə bilirdi. Oxuya bilməyənlər isə 
şəkillərinə baxırdı. Zəhmət adamları hər sayını səbirsizliklə gözləyir, 
hakimlər, din xadimləri ondan qorxurdular.

 Xalqı azad, xoşbəxt görmək istəyən “Molla Nəsrəddin” tez bir 
zamanda mütərəqqi qüvvələri, demokratik düşüncəli insanları 
öz ətrafında toplaya bildi. Belə bir nəşrin həyat səhnəsinə qədəm 
qoyması və onun başında Cəlil Məmmədquluzadə kimi açıqfikir-
li bir ziyalının durması azadlıq dostlarını ürəkdən sevindirmişdi. 
Dərgidə Ömər Faiq Nemanzadə, Mirzə Ələkbər Sabir, Əbdürrəhim 

bəy Haqverdiyev, Əli Nəzmi, Əliqulu Qəmküsar, Məmməd Səid Or-
dubadi, Mirzəli Möcüz Şəbüstəri, başqa şair, yazıçı və jurnalistlər, o 
cümlədən Oskar Şmerlinq, İ.Kotten, Əzim Əzimzadə kimi rəssamlar 
fəaliyyət göstərirdilər.

 Jurnalın ilk sayının üz qabığında verilən şəkildə yuxuya getmiş 
bir dəstə müsəlman təsvir olunur. Şərqin müdrik ağsaqqallarından 
hesab olunan Molla Nəsrəddin onları oyatmağa çalışır.

 “Molla Nəsrəddin”i dövrün ən müasir inqilabi məsələləri ilə ya-
naşı, xalqın min illərdən bəri davam edən dərdləri də çox düşündü-
rürdü. Bunların içərisində dini fanatizm daha dəhşətli idi. Həmin fikri 
xalqa çatdırmaq üçün Cəlil Məmmədquluzadə “Molla Nəsrəddin”in 
1-ci nömrəsinin üz qabığında öz həmvətənlərini yatmış vəziyyətdə 
göstərən bir rəsm vermişdi. 2-ci səhifəni isə “Sizi deyib gəlmişəm” 
məqaləsi bəzəyirdi. Sonraki səhifələrdə satirik xəbərlər, teleqramlar, 
atalar sözləri, “Dəllək hekayəsi”, “Nisan bəlası” felyetonu və dörd ka-
rikatura çap olunmuşdu.

 Naşir öz fikrini açıq deməkdən cəkinirdi, çünki yeni nəşr etməyə 
başladığı məcmuə çar hökuməti tərəfindən bağlana bilərdi. Bu hal onu 
təzə bir üsul, yol, üslub tapmağa vadar etdi: kinayə, satira, məzhəkə. 
Həmin vaxta qədər istər Azərbaycanda və Rusiyanın müsəlman 
yaşayan o biri ölkələrində, istərsə də Yaxın Şərqdə və bütün islam 
aləmindəki mətbuatda, ədəbiyyatda belə məzmun, belə bədii silah 
yox idi. Yəni istədiyini üstüörtülü söyləyən məzəli filosof... Beləliklə 
də yeni satirik jurnal meydana gəldi. Cəlil Məmmədquluzadənin de-
diyi kimi, “Molla Nəsrəddin”i təbiət özü doğdu, zəmanə özü yaratdı”.

Öz jurnalına cəlb etdiyi bütün qələm yoldaşlarını da Cəlil 
Məmmədquluzadə bu üsluba, dilə öyrətdi. Onun təsiri altında Mirzə 
Ələkbər Sabir (Hophop), Əliqulu Nəcəfov Qəmküsar (Cüvəllağı bəy), 
Məmməd Səid Ordubadi (Hərdəmxəyal), Əli Nəzmi (Məşədi Sijimqu-
lu), Məşədi Həbib Zeynalov (Kefsiz) və s. satrik şeir, Əbdürrəhim bəy 
Haqverdiyev (Lağlağı), Qurbanəli Şərifzadə (Məşədi Mozalan bəy) və 
bir çox başqaları sattirik nəsr yazmağa başladılar.

“Molla Nəsrəddin” jurnalında imzalar hər yazıçı ücün daimi de-
yildi, tez-tez dəyişilirdi. Cəlil Məmmədquluzadənin özü də jurnalda 
“Molla Nəsrəddin” imzası ilə yazmaqla bərabər, başqa adlardan 
və təxəllüslərdən də istifadə edirdi və çox zaman kənardan aldığı 
məqalələri, şeirləri, felyetonları, hekayələri özü seçdiyi imza ilə çap 
edirdi. Buna görə də bir təxəllüsün yalnız bir yazıçıya aidliyi qənaəti 
doğru sayılmaz. 



74 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Bu hal “Molla Nəsrəddin”in fəaliyyətində iştirak edən yazıçıların 
əsərlərini fərqləndirmək işini son dərəcə çətinləşdirmişdi. Lakin istər 
Cəlil Məmmədquluzadənin özü, istərsə də qələm yoldaşları buna heç 
bir əhəmiyyət vermir və müəllifl ik iddiası etmirdilər, çünki hər biri 
ayrılıqda və hamısı birlikdə ümumi məqsədə xidmət göstərdiklərini 
bilirdilər. Hətta bunu da demək lazımdır ki, o zaman mollanəsrəddinçi 
şair və nasirlər təvazökarlıq edərək fəaliyyətlərinin, mübarizələrinin, 
əsərlərinin tarixi əhəmiyyətini lazımınca qiymətləndirmirdilər.

Bu vəziyyətdə “Molla Nəsrəddin” jurnalı gərgin mübarizə aparan 
bir ordunun qərargahına dönmüşdü. Onun çəbhəsi oldugca geniş idi. 
Çünki toxunduğu məsələlər də çox geniş arealı əhatə edirdi. O yalnız 
Azərbaycandan və yaxud Rusiyadan yazmırdı. Jurnal tam mənası ilə 
beynəlxalq səviyyəli idi, çünki müzakirəyə çıxardığı məsələlər eyni 
dini əqidə ətrafında birləşmiş, bir iqtısadı və siyasi vəziyyətdə olan 
millətlərə, Şərq məzlumlarına, islam ümmətinə aid idi.

Cəlil Məmmədquluzadə öz maarifpərvər, inqilabi-icti-
mai vəzifəsini geniş düşünürdi, Azərbaycan ədəbiyyatında və 
mədəniyyətində M.F.Axundovla yanaşı, yalnız o belə geniş bir sahəni 
özü üçün mübarizə meydanı etmişdi. İlk növbədə, cəhalət və möv-
humata qarşı mübarizə açmışdı, cünki bunlar zəmanənin ən ağır 
və həlli vacib məsələləri idi. Feodalizm dövrü keçirən Şərqdə elm, 
mədəniyyət, sənət, savad yalnız hakim sinifl ərin malı olmuşdu. 
Xalq isə zülmətdə, cəhalətdə saxlanırdı. “Molla Nəsrəddin”in tarixi 
mübarizəsinin böyüklüyü onda idi ki, XX əsr Azərbaycan həyatının 
eybəcərliklərinə qarşı çevrilmiş bu amansız qəzəb və nifrətinin arxa-
sında vətənə və xalqa böyük məhəbbətlə dolu bir ürək dayanmışdı. 
Və vətəni, xalqı hər cür ictimai rəzalətlərdən xilas etmək, onu müa-
sir dünyanın qabaqcıl xalqları sırasına çıxarmaq arzusu ilə çırpınır-
dı. Jurnal İran, Türkiyə, Misir, Hindistan, Mərakeş kimi ölkələrdə də 
yayılaraq oradakı xalqların sosial-mədəni tərəqqisinə müsbət təsir 
göstərmişdir:

 1906-cı il martın 4-də “Molla Nəsrəddin”in çapı üçün Mirzə Cəlilə 
Tifl is qubernatoru də� ərxanası tərəfindən verilən şəhadətnamədə 

jurnalın proqram bu şəkildə müəyyənləşdirilmişdir.
1. Məqalələr
2. Kəskin tənqidlər
3. Felyetonlar
4. Məzhəki şeirlər
5. Məzəli teleqramlar
6. Satirik hekayələr
7. Lətifələr
8. Poçt qutusu
9. Məzhəki elanlar
10.  Xüsusi elanlar
11.  Karikatura və illüstrasiyalar
“Molla Nəsrəddin” üçün xarakterik olan satira elementləri bu 

jurnaldan əvvəl “Əkinçi” qazetində, “Kəşkül” jurnalında da müəyyən 
səviyyədə var idi. Hətta keçən əsrin başlanğıcında “Şərqi-Rus” 
qəzetində də oxşar materiallar görünməkdə idi. Qəzetdə geniş 
yer tutan “dərdimiz-dərmanımız” motivi ideya baxımından “Molla 
Nəsrəddin”in bünövrəsini təşkil edirdi. Bu, Azərbaycan mətbuatını 
“Molla Nəsrəddin”ə gətirən böyük yolun əks-sədaları idi. “Əkinçi”dən 
“Şərqi-Rus”a qədər davam etməkdə olan milli düşüncə XX əsrin 
əvvəllərində daha açıq şəkildə səslənməyə başlanmışdı. Az sonra 
I Rusiya inqilabının baş verməsi və məşhur 17 Oktyabr manifesti-
nin meydana çıxması ilə milli mətbuatdakı o vaxta qədərki yarıaçıq 
düşüncələr daha qabarıq və kəskin formada ifadə imkanı qazana bildi. 
Jurnal, hər şeydən əvvəl, yaradıcısının ədəbi-siyasi düşüncələrindən 
doğulmuşdu. XIX əsrin axırlarında “avamdan gileylı qalanların” ədəbi 
cəbhəsinə qatıldığını bəyan edən Cəlil Məmmədquluzadənin “Dana-
baş kəndinin əhvalatları” povesti (1894) “Molla Nəsrəddin” jurnalının 
“ bir yüngülvarı müqəddiməsidir”.

XX əsrin əvvəllərində yazılmış məşhur “Poçt qutusu” (1903) 
hekayəsi “Molla Nəsrəddin” jurnalının manifestidir. Məhəmməd 
Həsən əmi və Novruzəlinin simasında mollanəsrəddinçi ədəbi 
obrazlar “Molla Nəsrəddin”dən əvvəl dünyaya gəlmişdi. Bununla 

belə, “Molla Nəsrəddin” ideyası həm də bö-
yük Mirzə Fətəlidən gələn maarifçi-demok-
ratik prinsiplərin, “Əkinçi“dən qida alan milli 
mənafelərin, qəzetçilik ənənələri zəminində 
formalaşmışdı. “Molla Nəsrəddin” jurnalı 
ədəbiyyatda və mətbuatda özünəqədərki sa-
tirik meyillərin məntiqi yekunu, böyük, yetkin, 
kəskin ictimai satiranın başlanğıcıdır. Nizami 
Gəncəvi epik mənzum dastançılıq məktəbinin, 
Məhəmməd Füzuli lirika məktəbinin, Mirzə 
Fətəli Axundov milli dramaturgiya məktəbinin 
banisi olduğu kimi, Cəlil Məmmədquluzadə 
də mollanəsrəddinçi satira məktəbinin ya-
radıcısıdır. O məktəb ki, Azərbaycanda sati-
rik ədəbiyyatın əsas cəbbəxanası və başlıca 
hərəkətverici qüvvəsi idi. Mollanəsrəddinçilik 
– milli satirik ədəbiyyatın ədəbi təlimidir. 
Mollanəsrəddinçilik – ictimai satira vasitəsilə 
cəmiyyəti dəyişmək, yeniləşdirmək, məmləkəti 



75Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

irəli aparmaq, milli-mənəvi özünüdərk proseslərini dərinləşdirmək 
deməkdir. Mollanəsrəddinçilik – “Molla Nəsrəddin”in məsləki və 
proqramdır. Ədəbi məktəbin formalaşmasının mühüm və zəruri 
şərtlərindən biri də müəyyən olunmuş təlimin, konkret istiqamətin 
ətrafına eyni məsləkə, baxışlara, yaxud üsluba malik yaradıcı 
qüvvələrin cəmləşməsindən ibarətdir.

 Cəlil Məmmədquluzadə “Molla Nəsrəddin” vasitəsilə bu vəzifəni 
də ardıcıl həyata keçirmişdi. Daha doğrusu, o, XX əsrin əvvəlləri 
Azərbaycandakı satirik yazıçıların müəllimidir. “Molla Nəsrəddin” 
jurnalı satirik ədəbiyyatın və publisistikanın mükəmməl dərsliyidir. 
Mirzə Cəlil Azərbaycan ədəbiyyatının Molla Nəsrəddinidir. “Mol-
la Nəsrəddin” Cəlil Məmmədquluzadənin şah əsəridir. “Molla 
Nəsrəddin” jurnalı ətrafında toplaşan yazıçı, şair, publisist, rəssam 
və mürəttiblər, ilk növbədə, Cəlil Məmmədquluzadənin məslək və 
sənət dostları, eyni zamanda ədəbiyyatımızın “Molla Nəsrəddin” 
dövrünün görkəmli yaradıcılarıdır.

 Karikaturalı jurnal kimi fəaliyyət göstərdiyindən bu ədəbi 
məktəbdə şair, yazıçı, publisistlər qədər karikaturaçı satirik 
rəssamların da əhəmiyyətli yeri və mövqeyi vardır. “Molla Nəsrəddin” 
həm də satirik rəssamlığın yaradıcısıdır. 1906-cı ildə çıxan 1-ci sa-
yının üz qabığındakı Oskar İvanoviç Şmerlinq tərəfindən çəkilmiş 
və mollanəsrəddinçiliyin təməl prinsiplərini əks etdirən “Müsəlman 
dünyasının oyanışı” rəsmi Qafqazda, o cümlədən Azərbaycanda 
karikaturanın yaranması və inkişafı ilə nəticələndi. Mirzə Cəlilin 
“Molla Nəsrəddin” jurnalının 1-ci sayında dərc olunmuş “Sizi deyib 
gəlmişəm...” məqaləsi təkcə mollanəsrəddinçi publisistikanın de-
yil, bütövlükdə milli satirik publisistikanın proqramı kimi səslənir. 
Müəllifin “Bizim obrazovannılar”, “Niyə məni döyürsünüz?”, “Axund 
və keşişin vəzi”, “Ustalipin”, “Mikroblar”, “Bikarlar bayramı”, “Rus 
məxrəci”, “Yer yoxdur”, “İspalkom imtahanı”, “Şura qadınları” və s. 
publisistik əsərləri Azərbaycan mətbuatına yeni dəyər və səviyyə 
gətirən örnəklərdir.

 Jurnalın taleyində böyük publisist Ömər Faiq Nemanzadənin rolu 

və xidmətləri ayrıca vurğulanmağa layiqdir. Seçdiyi “Dərdimənd” 
təxəllüsü Ömər Faiq Nemanzadənin gizli imzası olmaqla yanaşı, 
məsləkini də dolğun şəkildə ifadə edir. “Bizə hansı elmlər lazımdır”, 
“Cəhrəçi xala”, “Bir arvadın cavabı”, “Oyun oyuncaq”, “Qəribə qutu” 
və bu kimi məqalə və felyetonlar Ömər Faiq Nemanzadənin “Molla 
Nəsrəddin” məktəbindəki yerini müəyyən edən dəyərli publisistika 
nümunələridir.

 Jurnal ilk sayından cəmiyyətdə böyük marağa və həyəcana 
səbəb olmuşdu. Buna görə də mürtəce qüvvələrin, istibdad və 
zülm, cəhalət və mövhumat, zülmət və istişmar aləminin qeyzli, 
kinli, hiddətli əks-hücumu ilə qarşılanırdı. Lakin qorxmurdu, sus-
murdu, mübarizəsini dayandırmırdı. Çünki xanlar və bəylər, şahlar 
və sultanlar, mövhumatçılar və cahillər lənətlər oxuduqca xalq, ən 
qabaqcıl adamlar ona yardım edir, tərəf durur, qara qüvvələrdən qo-
ruyurdu. “Molla Nəsrəddin” jurnalı da xalqa, zəhmətkeşlərdən ibarət 
milyonlara arxalanıb öz müqəddəs işini davam etdirirdi.

 Cəlil Məmmədquluzadə “Molla Nəsrəddin”in nəşr edildiyi 25 il 
ərzində səyahətnamə, atalar sözləri, teleqramlar və bu kimi an-
layışlara da janr məzmunu və forması gətirə bilmişdi. Beləliklə, 
Azərbaycan publisistikasının “Molla Nəsrəddin” janrları yaranıb inki-
şaf etmiş, buradan digər mətbuat orqanlarına da ayaq açmışdı.

Öz bədii nəsri, jurnalı, dramaturgiyası, ingilabi fəaliyyəti ilə Cəlil 
Məmmədquluzadə yalnız doğma xalqına deyil, Yaxın Şərqin, is-
lam aləminin istismar və zülm altında əzilən, cəhalət və nadanlıq 
zülmətində boğulan, azadlıq və səadət uğrunda bütün varlığı ilə 
vuruşan xalqlarına tarixi xidmət göstərdi. Məhz həmin səbəbdəndir 
ki, azadlıq və səadətə çatan Azərbaycan xalqı əziz övladına əzəmətli 
heykəllər qurur, buna görədir ki, hələlik zülm və istismardan azad 
olmamış Yaxın Şərq xalqları bu barışmaz mübarizin heykəlini öz 
qəlbinin dərinliyində saxlayır və bu gün bütün fikri azad, düşüncəsi 
parlaq, qəlbi pak şərqlilər Cəlil Məmmədquluzadənin adını qızğın bir 
sevgi, dərin bir ehtiramla çəkirlər.

75Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Summary

The article is very interesting and important. The works of Calil 
Mammadgulizade are very actually now.
Key words: “Molla Nasraddin”, Jalil Mammadgulizada , M.A.Sabir, 
magazine, satire, critique.hg.

Резюме

Данная статья всесторонне раскрывает творчество Джалила 
Мамедгулузаде, его развитие и становление. 
Ключевые слова: “Молла Насреддин”, Джалил Мамедкулузаде, 
М.А.Сабир, журнал, сатира, критика.

Ədəbiyyat:

1. Mir Cəlal – “Azərbaycan ədəbi məktəbləri” (Bakı – 2004).
2. Mir Cəlal, F.Hüseynov – “XX əsr Azərbaycan ədəbiyyatı” (Bakı – 1982).
3. Əziz Şərif – “Molla Nəsrəddin”(C.Məmmədquluzadə. Bakı – 1946).
4. C.Məmmədquluzadə – “Əsərləri”. 1-ci cild (Bakı1966).
5. C.Məmmədquluzadə –  “Əsərləri”. 2-ci cild (Bakı – 1967).
6. C.Məmmədquluzadə – “Əsərləri”. 3-cü cild (Bakı – 1967).
7. M.Ə.Sabir – “Hophopnamə” (Bakı – 1980).
8. Ə.Haqverdiyev –“Seçilmiş əsərləri” (1971).



76 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Qarabağın xovlu xalçalarında böyük ölçülü monumental hey-
van təsvirlərinə Azərbaycanın digər xalça məntəqələrindən 
fərqli olaraq tez-tez rast gəlinir. Son zamanlaradək Qarabağın 

heyvan təsvirli xalçaları deyiləndə xovlu xalçalardan “Atlı-itli”, xovsuz 
xalçalardan isə “Şəddə”lər yada düşürdü. Lakin bizim son zamanlar 
apardığımız araşdırmalar nəticəsində Qarabağ xalçalarında heyvan 
rəsmlərinin sayının daha çox olduğu sübuta yetirildi. Qarabağın Ağdam, 
Şuşa, Ağcabədi, Bərdə, Kəlbəcər, Tərtər və digər rayonlarının xalçaçılıq 
məntəqələrində dekorativ xarakter daşıyan xalçalar sırasına daxil ol-
muş və sırf divar üçün nəzərdə tutulan xalçalar aşkarlanır ki, bunların 
da üzərində şir, pələng, pişik, tülkü, maral təsvirli xalçalara rast gəldik.

İlk öncə pələng təsviri olan xalça haqqında öz fikrimi söyləmək 
istədim. V.Muradovun kolleksiyasında saxlanan və onun “Azərbaycan 
xalçaları. Qarabağ qrupu” adlı kitabında yer alan divar xalçasında xal-
çanın eni 187 sm, hündürlüyü 133 sm-dir. Xovlu toxunuşlu xalçanın 
arasahəsinin rəngi, çox güman ki, vaxtilə tünd-sürməyi rəngdə ol-
muşdur. Lakin xalçanın rənginin təbii olmaması zaman-zaman onun 
arasahə rənginin solmasına və açıq-sürməyi ilə ağ rənglərin bir növ 
melanj yaratması nəticəsində təbii rəngkarlıq əsərini xatırladan bir fon 
əmələ gətirmişdir. Sanki rəssam bunu yaxmalarla (mazok) işləmişdir. 
Pələngin cüssəli bədəni, üstündəki zolaqlar, ümumiyyətlə, onun psi-
xoloji durumu, yəni qəzəbli və ac pələngin ağzını açıb bağırması anını 
özündə əks edən təsvir, çox güman ki, xalçaçı usta tərəfindən hansısa 
hazır bir rəsmdən götürülüb xalçaya köçürülmüşdür. Çünki pələngin 
bədən formasının, əzələlərinin mütənasib verilməsi, üzərindəki zolaq-
ların düzgün toxunuşu əvvəldən rəssam tərəfindən işləndiyini sübuta 
yetirir. Xalçaçının əsas ustalığı həmin hazır rəsmi xalçanın üzərində 
yerləşdirmə qabiliyyəti ilə bağlıdır. Hərəkətdə olan pələngin rəsmi yan-
görünüşlü olub xalçada ayaqları və bədəni öngörünüşlü, baş hissəsi isə 
perspektivdə, yəni xalçanın sağ tərəfinin küncündə yerləşdirilmişdir. 
Nədənsə xalçaçı usta arasahədə pələngin quyruq hissəsinin detallarını 
belə göstərmək üçün ona daha artıq yer sərf etmişdir. Həmin pələngin 
olduğu kimi xalça texnologiyasına tətbiqi, təbii ki, hər xalçaçıya nəsib 
ola bilməz. Həqiqətən, belə bir çətin formanı ilmə hesabı ilə material 
üzərinə köçürmək çoxillik təcrübə tələb edir. 

Pələngin bədənini bəzəyən zolaqlar ağ, açıq və tünd-qəhvəyi, qara 
rənglərlə işlənmişdir. Xalçanın anahaşiyəsi də arasəhə ilə eyni rəngdə 
olub üzərindəki sarmaşıq naxışları sarı, qırmızı və yaşıl rəngdədir. 
Qəribə burasıdır ki, xalçaçı usta xalçanın sol tərəfdəki anahaşiyəsindəki 
sarmaşıqların zoğlarını qalın – iki-üç ilmə ilə yerinə yetirdiyi hal-
da, digər yerlərdə bir ilmə ilə icra etmişdir ki, bu da xalçanın ümumi 
görünüşünə nisbətən xələl gətirib. Halbuki sol tərəfdəki sarmaşıqların 

zoğları və ondan çıxan yarpaqların görünüşü daha aydın və ifadəlidir, 
nəinki sağ tərəfdəki təsvirlər. Belə bir təsəvvür yaranır ki, digər incə, 
nazik bir ilmə ilə toxunan sarmaşıq zoğları başqa bir xalçaçı tərəfindən 
icra edilib və yaxud da bunu toxuyan xalçaçının istifadə etdiyi açıq-oxra 
rəngli ipi həmin an sona yetib. Həmin enli haşiyəni iki tərəfdən kiçik, 
ensiz açıq-qəhvəyi rəngli fonu olan və xaçvarı, bəzən də yumurtava-
rı formaya keçən elementlərin bir-birinin arxasınca düzülüşündən 
əmələ gələn zəncirə zolağı əhatə edir. Mütləq qeyd etmək lazımdır ki, 
çox az qüsurlara malik bu xalça Qarabağın xalçaçılıq tarixində hey-
van təsvirinin ifadəliliyi, onun bədən quruluşunu hətta ağzındakı dilini 
müxtəlif rənglərlə daha çox real formada verməyə çalışan ustanın ya-
ratdığı ən gözəl divar xalçası kimi əla qiymətləndirilə bilər. Xalçaçı usta 
sanki pələngin portretini zəngin çərçivəyə salıb əbədiləşdirmişdir. 

Bərdə şəhərində, Boyəhmədli, Alpoud kəndlərində toxunan şirli xal-
çalar, demək olar ki, evlərin bəzəyidir. Üç metr eni və iki metr boyu olan, 
qalın toxunuşlu, xovu hündür xalça Bərdədə Rafael müəllimin evində 
saxlanılır. Ev sahibinin dediyinə görə, anası Cəmilə xanım onu oğluna 
toy hədiyyəsi olaraq toxuyub. Xalçanın yerliyi tünd-zoğalı rəngdədir. 
Xalçanın üçmetrlik hissəsində böyük ölçülü, üzəri xallı, baş, üz hissəsi 
daha çox uşaq filmlərindəki pişik və ya siçan rəsminə bənzər for-
malı, bədənləri yangörünüşlü, üzləri öngörünüşlü olan iki şir rəsmi 
yerləşdirilib. Şir rəsmlərinin fonu qızılı-oxra rəngindədir. 

Qarabağ. Bərdə. 1979-cu il. Xalça Bərdə şəhərində Rafael bəyin evini 
bəzəyir.

Xallar qırmızı, yaşıl, qara-qəhvəyi rəngdədir. Şir rəsminin ətrafını 
əhatə edən yaşıl rəngli kontur xətti onu daha artıq gözə çarpdırır. Bax-

Qarabağ xalçalarında pələng, şir təsvirləri

Arzu Zeynalova,
Azərbaycan Dövlət Rəssamlıq

 Akademiyasının dissertantı,
Azərbaycan Rəssamlar İttifaqının üzvü
E-mail: arzu.zeynalova.1987@mail.ru



77Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

mayaraq ki xalçaçı usta bu xalçanın toxunuşunda bu gün xalça sənətinin 
fəlakəti hesab edilən və onu məhv etməyə çalışan süni rənglərdən 
istifadə etmişdir, lakin ümumi xalq təfəkkürünü, xalq poetikasını 
özündə əks etdirən bu xalça Qarabağ xalça tarixində özünəməxsus 
yer tutur. Şirlərin rəsmləri, demək olar ki, xalçanın hündürlük, yəni iki 
metr hissəsini, bədənləri isə üçmetrlik sahəsini tam doldururb. Hər iki 
rəsmin aralarında Qarabağda dəbdə olan qızılgül dəstəsi verilmişdir. Bu 
dəstənin rəngləri qırmızı, çəhrayı rəngdədir. Qızılgülün üstündə bülbü-
lün kiçik rəsmi də nəzər-diqqəti cəlb edir. Şirlərin ayaqlarının yanında 
kiçik oyuncaq tipli iki üz-üzə dürmuş maral rəsmləri verilmişdir. Maral 
rəsmləri də yangörünüşlü olub sol tərəfdəki maral sağa baxdığı hal-
da, sağ tərəfdəki maral isə arxaya baxır. Bundan əlavə, arasahənin boş 
qalan yerləri böyük ölçülü, qırmızı, sarı, yaşıl yarpaqlı qızılgül təsvirləri 
ilə tam doldurulmuşdur. Xalçanın qara yerli enli anahaşiyəsi sarı, qır-
mızı qızılgüllərin bir-birinin arxasınca düzülməsindən ritmik görünüşə 
malik haşiyə qurşağı yaradır. Anahaşiyəni əhatə edən qırmızı yerli bala 
haşiyələr həndəsi naxışlı olsa da, çiçək rəsmi onların mərkəzində yar-
paqlı kiçik ölçüdə əks edilib. 

Vaxtilə Laçında toxunmuş, hazırda Bərdədə məskunlaşmış məcburi 
köçkün ailəsinin evində saxlanan şir rəsmli xalça da öz kompozisiyası-
na görə maraq kəsb edir. Çox güman ki, bu xalçanın təsvirləri də haçan-
sa çəkilmiş hər hansı bir etalondan götürülüb. Bəlkə də özünün rəsm 
sənətində ilk addımlarını atan bir məktəbli uşağın çəkdiyi rəsmdən 
istifadə edilib. 

Qarabağ. Laçın. 1971-ci il. “Şirli”. Ölçüsü: 160x240 sm. Sıxlıq: 30x30.
Xalçanın arasahəsi ikifonludur. Yuxarıda ağ və açıq-mavi rəngdən 

istifadə ilə səma əks etdirilir, uçan göyərçin quşlarının sarı və qırmı-
zı təsvirləri də verilib. Arasahənin aşağı hissəsi isə yenicə çiçək aç-

mış təbiəti, çəmən gülləri və qızılgül təsvirlərini özündə canlandırır. 
Arasahənin aşağı hissəsində bir az yaşıl rəng olsa da, qara fondadır 
və boz rəngə çalır. İki şir təsviri yan-yana durmuş, bir-birinin arxasınca 
hərəkət edən pozada verilmişdir. Hər ikisinin rəngi qızılı-oxra olub yan-
görünüşlüdür. Ən çox diqqəti cəlb edən onların yangörünüşlü üz hissəsi 
və dişləridir ki, dişlər, gözlər və bir də ayaq dırnaqları tam ağ rəngdədir, 
bu da onların üzlərinin daha ifadəli olmasına imkan yaradır. Belə bir 
təsəvvür formalaşır ki, bəlkə də son bahar gecəsi iki şir ov dalınca gedir. 
Çünki onların baxışları önə, hardasa yem axtarmağa yönəlmişdir. Ağız-
ları açıq, dişləri asanlıqla sayılır. Çox güman ki, onlar öz ovlarını artıq 
hədəfə almışlar və parçalaryıb yeməyə hazırlaşırlar. Diqqətlə baxdıqda 
xalçaçı ustanın şirin bədəninin ayrı-ayrı hissələrində sarının müxtəlif 
çalarlarından məharətlə istifadə etdiyini görməmək mümkün deyil. 
Usta eyni zamanda gül-çiçəklərin aydın görünməsi üçün xeyli zəhmət 
çəkmiş, onları rəngkarlıq üslubuna xas manerada toxumağa çalışmış-
dır. Bu da bir daha sübut edir ki, istifadə olunan şəklin müəllifi yeni rəsm 
çəkməyə başlayan uşaqdır. 

Nəticə etibarilə qeyd etməliyik ki, Qarabağın süjetli xalçaları içərisində 
“Pələngli”, “Şirli” xalçalara tez-tez rast gəlinir. Qarabağda toxunan və 
sırf xalq yaradıcılığını özündə əks etdirən heyvan təsvirli xalçalar sıra-
sına şir təsvirli xalçaları da daxil etmək vacibdir. Şir təsvirli xalçaların 
saysız-hesabsız nümunələri mövcuddur və bu xalçalar sevilə-sevilə bu 
günə qədər Qarabağdan didərgin düşən insanların evlərini, komalarını 
bəzəyir. Öz yurd-yuvalarından, doğma vətənləri Qarabağdan zorla qo-
vulsalar da, Qarabağın gül-çiçəyini, qızılgüllərini və orada toxuduqla-
rı xalçaları bir an belə özlərindən ayırmırlar. Sanki vətənin qoxusunu, 
ətrini bu sənət əsərlərindən alırlar. 

77Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Summary

As a result, we should note that we o� en come across “Pelengli” 
(Tiger), “Shirli’ (Lion) carpets among the carpets plot of Karabakh. 
It is important to add the carpets with a figure of a lion to the list 
of the carpets that mainly made with animal motifs and woven in 
Karabakh and refl ecting the folk art. The samples of the carpets 
with a depiction of a lion are countless and these carpets are 
used to decorate the houses and huts of Karabakh refugees to 
the present day. Although, they are driven from their homelands 
and mother land Karabakh they don`t forget the fl owers, roses of 
Karabakh and the carpets that woven there. As if, they smell the 
scent or fragrance of the land from these carpets. 
Key words: Karabakh, tiger, lion, shedde, chul, khurjun (sadd-
lebag).

Резюме

Среди карабахских сюжетных ковров наиболее часто встречаются 
ковры “Пялянгли”, “Ширли”. Ковры с изображением львов 
важно включить в ряды ковров с изображением животных, 
сотканных в Карабахе и отражающих в себе чисто народное 
творчество. Существует бесчисленное количество образцов 
ковров с изображением львов, и по сегодняшний день эти ковры 
украшают дома и жилища беженцев из Карабаха. Несмотря 
на насильственное изгнание их с родных земель, из родного 
Карабаха, они ни на минуту не отделяются от собственноручно 
сотканных ковров, считающихся ценностями Карабаха. Словно от 
этих ковров веет запах родины, родных земель. 
Ключевые слова: Карабах, тигр, лев, нитка бисера, попона, 
переметная сумка.

Ədəbiyyat:

1. Cəfərzadə İ.M. Qobustan. Bakı: Elm. 1973
2. Əfəndi R. Azərbaycan dekorativ-tətbiqi sənətləri (orta əsrlər). Bakı. İşıq – 1976. 190 s. 
3. Sabahi T. Tappetı d oriente arte e tradizione. İstituto geografıco de agastini. Stampato in Italia-Novara-1986. Səh. 463.
4. Yrd. Doç. Dr. Parlak T. Yrd. Doç. Dr. Ergüder A.A. Bardız kilimleri. Erzurum-2010. 256 s.
5. Тагиева Р. Сюжетные Ковры Азербайджана. Ишыг. Баку-1988. 143л



78 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Sosial faktorların inanca təsirinə keçməzdən öncə inancın nə 
olduğunu və cəmiyyətdə hansı rol oynadığını müyyənləşdirək. 
İnsan düşünən, həm də inanan bir varlıqdır. Düşüncənin 

əsasında ağıl dayanır. Ağılın yetərsiz sayıldığı şəraitdə isə təsəvvür ağı-
lın önünə keçərək yeni şəraitə uyğunlaşmağı təmin edir. Bu mərhələdə 
inanc faktoru dövrəyə girir və ağılı öz təsiri altına alır (9, səh. 148).

İnanc reallıqda mütləq bir şeyin isbatlanması üçün empirik dəlillərin 
olub-olmamasına baxmayaraq fərdin zehnində formalaşan düşüncənin 
adıdır (10). Antik yunan düşüncəsində “inanc” termini ilə əlaqəli 2 
məfhumdan – pistis və doxa-dan istifadə olunurdu. Tərcümədə pis-
tis “etimad” və “itaət”, doxa isə “görüş” və “qəbul” mənalarındadır. 
İngilis dilindəki “ortodoks” (orthodox) sözünün kökü də məhz doxa 
ilə əlaqəlidir. Conatan Leyçester inancın həqiqəti göstərmək əvəzinə 
hərəkətverici səbəbə sahib olduğunu irəli sürür (11).

İnsanlar inanan, inanmağa ehtiyaclı bir varlıq kimi zərərli olub-ol-
mamasından, mərhəmət və şəfqət kimi insani fəzilətləri dəstəkləyib-
dəstəkləməməsindən asılı olmayaraq tarixin ilk dövrlərindən etibarən 
müəyyən bir qüvvəyə və yaxud da qüvvələrə inanmış, inanca meyil 
etmişlər. Heç bir inanca malik olmadığını iddia edən bir fərdin belə in-
karçılıq inancı içində olduğu bir faktdır. Başqa bir ifadə ilə desək, özünü 
doqmatik saymayan mənəvi inkarçıların da inkarçılıq doqmatizmi və 
təəssübü vardır (3. səh. 124).

Elm adamlarının və naturalist filosofl arın da özlərinəməxsus qəti 
həqiqətləri və ya inancları vardır. Bir hadisənin elmi isbatını verə bilmək 
üçün isbat vasitələrinin özünün xüsusiyyətlərinə necə güvənəcəyimiz 
müzakirə obyektidir. Bir qədər də açıq desək, elmi bir nəzəriyyənin 
isbatlanması üçün irəli sürülən fikirlərin doğruluğuna necə əmin ola 
bilərik? Bunun üçün yaddaşımızda öncədən formalaşmış ümumi 
qaydaların varlığından çıxış edir və ona güvənirik. Sağlam düşüncə 
bizə yaddaşın etibarlı olduğunu deyir. Dekart riyaziyyatın da yaddaşa 
əsaslandığını irəli sürərək deyirdi: “Riyazi isbat çox uzun olduğu zaman 
isbatın bütün mərhələlərini eyni anda zehnimdə tuta bilmirəm. İsba-
tın daha öncəki mərhələlərini isbat etdiyimi bilmək üçün yaddaşıma 
güvənmək, ona əsaslanmaq məcburiyyətində qalıram”. Dekart yadda-
şa güvənilməsini “aldatmayan Tanrı”nın bizə müxtəlif zehni bacarıqlar 
verməsi ilə izah edirdi. Başqa filosofl ar isə yaddaşa olan güvəni onun 
ortaya qoyduğu və açıqladığı hadisələrdə uyğunluq və bir-birini izah 
etməsi ilə əsaslandırırdılar. Keçmişə müraciət prinsipi induktiv me-
toda olan müraciəti özündə ehtiva edir. Elm bu prinsipə əsaslanaraq 
ümumiləşdirmələr aparır və qanunlar formalaşdırır. Başqa sözlə, 
elm adamları bu prinsiplərə inanırlar. Buna inanc və ya vərdiş deyə 

bilərik. Əgər elm adamlarının izlədikləri prinsiplərə inanaraq hərəkət 
etmələri mümkündürsə, demək, başqa bir qrupun da öz adət, ənənə və 
vərdişlərə əsaslanıb hadisələri açıqlama tərzləri təbii qarşılanmalıdır; 
misal üçün, deyə bilərik ki, polineziyalı qəbilələr müəyyən hadisələri 
“pis gözə” istinadla izah edirlər. Onların ixtiyar sahibi kimi gördükləri 
şəxs elm adamı deyil, təbii vasitələrlə məşğul olan həkimdir.

Bəzən bir inanc və ya görünüş, davranış haqqındakı mühakimə 
folklorun bir hissəsi, yaxud dini, mənəvi folklorla bağlı ola bilər. Buna 
dair bir neçə nümunə göstərmək mümkündür. Təbiətlə, hava ilə əlaqəli 
folklor çox zaman inanc folkloru ilə bağlı deyil. Lakin itlərin ulamasının 
zəlzələyə, hər hansı bir fəlakətə dəlalət etdiyi, çinar ağacının yarpaq-
larını yuxarıdan tökməsi ilə qışın sərt keçəcəyi inancı, dolu yağmasını 
dayandırmaq üçün qovaq ağacını vasitəçi kimi istifadə etmək və ya 
ruhların məskunlaşdığı yerlərdən birinin də həmin ağac olduğu görüşü 
dini folklorun ağacla əlaqəli inancları sırasındadır (3, səh. 125).

Din isə ümumilikdə təbiətüstü, müqəddəs və əxlaqi elementləri eh-
tiva edən, müxtəlif ayin, tətbiq, dəyər və təşkilatlara sahib inanclar və 
ibadətlər bütünüdür. Bəzən “inanc” sözünün əvəzinə istifadə olunduğu 
kimi, bəzən də “inanc” məfhumu “din” sözünün yerində işlədilmişdir. 
Dinlər tarixinə müraciət etsək, fərqli mədəniyyət, cəmiyyət və fərdlərdə 
“din” məfhumunun müxtəlif formalara malik olduğunu, dinlərin ardı-
cılları tərəfindən hər dövr, coğrafiya və mədəniyyət dəyərlərinə görə 
yenidən formalaşdırıldığını görərik. 

Xarici ədəbiyyatda din tərəfdarlarına bağlılıq məqsədi, fərdlərin 
davranışlarının fərdi və sosial nəticələrini mühakimə edə biləcəkləri 
davranış qaydaları, fərdlərin qrupları və kainatı açıqlaya biləcəyi bir 
düşüncə, hiss və fəaliyyət sistemidir (12).

Fərqli dini izahların ortaq nöqtələri birləşdirildikdə dini belə izah 
etmək mümkündür: din bir sıra şeylərin dərkinə kömək göstərən, 
bir həyat tərzi təqdim edən, onları müəyyən bir dünyagörüşü içində 
cəmləşdirən institut, dəyər formalaşdırma və yaşama tərzi, yaradıcıya 
istəyərək bağlanma, ona inanma və uyğun şəkildə iradi hərəkət etmə, 
üstün varlıqla ona inanan insan arasındakı münasibətdən yaranan 
təcrübənin inanclı fərdin həyatındakı təsirləridir. 

XVI əsrdən başlayaraq müxtəlif cəmiyyətlərin inanclarına maraq 
yaranmış və XVII əsrdən etibarən inanc sahəsində araşdırmalar apa-
rılmışdır. Arxeoloji, antropoloji və paleontoloji araşdırmalarla əldə 
edilən məlumatlar, müxtəlif qaynaqlar dəyərləndirilərək keçmişdəki 
millətlərin, hətta ibtidai dövrdəki cəmiyyətlərin dinləri və inancları haq-
qında bəzi tezislər irəli sürülmüşdür. XIX əsrin ortalarında Ogüst Kont 
(Auguste Conte) və Lüdviq Büxner (Ludwig Buchner) ilə pik nöqtəsinə 

Nicat Etibaroğlu,
Bakı Dövlət Universitetinin 

II kurs magistri
E-mail: nicatetibar@gmail.com

Sosial faktorların inanca təsiri



79Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

çatan pozitivist və materialist təbliğatlar yanında Çarlz Darvin 1859-cu 
ildə yazdığı “Növlərin mənşəyi” adlı kitabıyla ortaya atdığı təkamülçü 
görüş, inancın qaynağı mövzusunda müqəddəs kitablara zidd yeni 
nəzəriyyələr ortaya çıxardı. E.B.Teylor 1861-ci ildə yayımladığı “İbti-
dai mədəniyyət” (“Primitive Culture”) adlı kitabında dinin başlanğıcını 
animizmlə əsaslandırmağa çalışdı. Buna görə maddi varlıqlarla yanaşı, 
bir də onlara şəkil verən ruhlar vardır. İbtidai insan ruh fikrini yuxu, 
ölüm, xəyal və vəcd kimi təcrübələrdən əldə etmişdir. Öz bədənində 
cismindən ayrı bir də ruhu hiss edən insan ətrafındakı canlı və cansız 
varlıqlarda da belə bir substansiyanın olduğunu düşünürdü. Ölü ruh-
larının bədənsiz şəkildə varlıqlarını davam etdirəcəkləri inancı əcdada 
tapınma kultunu doğurmuş, buradan yağış, alov, çayları və s. təbiət 
güclərini idarə edən tanrıların varlığına keçilmiş, zamanla müxtəlif 
tanrıların xüsusiyyətlərinin bir tanrıda birləşməsi ilə də təktanrıçılıq 
yaranmışdır (14, səh. 316).

Digər bir inanc nəzəriyyəsi totemçilikdir ki, bu görüşün ən hərarətli 
müdafiəçisi V.R.Smitdir. Bu görüşə görə, başlanğıcda müxtəlif qəbilələr 
özlərini müəyyən bir heyvan və ya bitki ilə (totem) qohum sayır və 
totemə hörmətlərini itaət (tapınma) ilə göstərirdilər. İlahi varlıqlara 
itaət və qurbankəsmə şəklindəki dini tətbiqlər də zamanla bu inanclar-
dan doğmuşdur. Bu nəzəriyyənin dövrümüzdə tərəfdarı qalmamışdır. 
Çünki totemçiliyin təməlində iqtisadi səbəblərin var olduğu, hər hansı 
bir heyvan və ya bitkinin istifadəsi (istehlakı) iqtisadi bir səbəblə qa-
dağan olunduğu, daha sonra bu qadağanın dini bir görüntü qazandığı 
düşünülür.

 Sosiologiyanın, xüsusən inanc sosiologiyası sahəsinin ən parlaq 
nümayəndəsi E.Durkhaymın “Dini həyatın ibtidai formaları” adlı kitabın-
da dinin mənşəyi mövzusunda ortaya atdığı sosioloji nəzəriyyəyə görə, 
inancın təməl fikri müqəddəslikdir ki, bu, sosial sanksiyaya söykənir. 
Müqəddəs – kütlənin müqəddəs qəbul etdiyidir. Beləliklə, Durkhaym 
cəmiyyətin, əslində, öz qoyduğu dəyərləri müqəddəs sayaraq özünə 
itaətini (tapındığını) ifadə etməkdədir. Bu görüş dini baxımdan qəbul 
olunmasa da, dini həyatda cəmiyyətin rolu və ictimai sanksiya haqqın-
da din sosiologiyasının gəldiyi nəticələrə təsir etdiyi görülür (14, səh. 
317).

İnsan cəmiyyətlərini bir-birindən fərqləndirən ən əhəmiyyətli 
xüsusiyyətlərdən biri özlərinəxas mədəniyyətlə cəmiyyəti meydana 
gətirən fərdlər arasındakı dil və inanc birliyidir. Qısaca, birlikdə ya-
şayan insanların dil, tarix, hüquq, ədəbiyyat, sənət və əxlaq kimi or-
taq dəyərləri və bunların birləşməsiylə yaranan müştərək duyğu və 
düşüncələrə əsaslanan bir mədəniyyət vardır.

Mədəniyyətin yaranmasında və “əxlaq” anlayışının təşəkkül tap-
masında böyük ölçüdə cəmiyyətin mənimsədiyi inanc sisteminin də 
təyinedici və o mədəniyyəti şəkilləndirən rolu mövcuddur. Müqəddəs 
olaraq xarakterizə etdiyimiz dini və əxlaqi dəyərlərlə yanaşı, adət və 
ənənələr də cəmiyyətə uyğun bir şəxsiyyət yetişdirməkdə və mədəni 
kimliyin qazanılmasında əvəzsiz ünsürdür; misal üçün, deyə bilərik ki, 
xristianlıq Qərb cəmiyyətlərinin yaşama tərzini əhəmiyyətli dərəcədə 
təsirləndirmişdir.

Yuxarıda qeyd etdiklərimizi nəzərə alaraq inanca təsir edən sosi-
al faktorların rolunu vurğulaya bilərik. Sosial təbəqələşmə deyildikdə 
insanlar arasındakı qeyri-bərabərlik sistemi başa düşülür. Bu sistem 
arzulanan ictimai mükafata sahiblənməkdə daha az və ya daha çox 
pay sahibi olmağa əsaslanır (4, səh. 558). Həmin mükafatlar müxtəlif 

formalarda ola bilər. Sərvət, gəlir, iş prestiji, təhsil və sərvətin xüsusi 
bir növü olaraq dini bilik ayrılıqda və ya qrup içində ortaya çıxır. Bu-
nunla birlikdə, daim arzuedilən malların yetərsizliyi və həmin səbəbdən 
cəmiyyətin bütün üzvlərinin yüksək rifaha çatmamaları təbəqələşmə 
üçün şərtdir. Marksistlər təbəqələşmənin olmadığı bir cəmiyyət mode-
li irəli sürsələr də, empirik açıqlamalar bunun mümkünlüyünü şübhə 
altına alır. 

Müəyyən sosial təbəqəyə mənsubluq həqiqəti tamamlayıcı kimi 
ifadə olunmuş sinifl əndirmənin işarəsi deyil. Bu, şüuru formalaşdırma 
baxımından çox əhəmiyyətli bir hadisədir. Sosial-psixoloji araşdırma-
lar göstərir ki, təcrübə obyektinin hər hansı bir təbəqəyə mənsubiyyəti 
nəzər yetirilən mövzuların seçiminə və formalaşdırılmasına təsir edir. 
M.Veberin “İqtisadiyyat və cəmiyyət” adlı əsərinin yayımlanmasından 
bu yana müəyyən sinfi mövqeyin spesifik inanc sistemini ortaya çıxa-
rıb-çıxarmaması yerinə inancın müxtəlif sosial təbəqələrdə nə rol icra 
etdiyinin təhlilinə çalışan funksionalist nöqteyi-nəzər formalaşıb. Bunu 
başqa sözlə belə ifadə edə bilərik. Fərqli sosial təbəqələrin fərqli inanc 
ehtiyacları vardırmı? Peşələrin ictimai dəyərinin təbəqə modeli ilə bir-
başa əlaqəsinin olması, əsasən, iş bölümünə əsaslanan cəmiyyətin 
funksiyalarının nizamlanmış paylanmasıyla əlaqədardır. Nisbi sabit 
cəmiyyətdə peşə qrupları siyasi zümrələrə çevrilə bilər.

C.K.Yanq kommunizmdən əvvəl Çində əkinçilərin inancları ilə usta 
və sənətkarların inancları arasında fərqləri açıq şəkildə ortaya qoy-
muşdur. Usta və sənətkar birliklərinin qoruyucu tanrısına ibadət çinli 
usta və sənətkarların şəxsi, iqtisadi kateqoriyalarına kollektiv sa-
bitlik təminatı zamanı, çinli əkinçilərin xüsusi bağlı olduqları “kənd 
təsərrüfatı” tanrısı kultu Yanq tərəfindən təbiətin nəzarət altına alına 
bilməyən təsadüfl ərinə qarşı qədim əkinçi mübarizəsinin tamamlayıcı 
bir hissəsi kimi izah edilir (1, səh. 70). 

Müəyyən yer və zaman çərçivəsində ortaya çıxan təzahürlər olan 
inanc sistemləri bəşəri mövcudluğun davamlılığına tabedir. Həmin sis-
temin davamlılığını təmin etməsi, əsasən, bu inancı üstün davranış və 
motivasiya olaraq qəbul edən hər hansı bir təbəqəyə bağlıdır. Davamlı 
olaraq çətinlik içində olan təbəqə qurtuluş inancını siyasi gücə sahib 
təbəqəyə nisbətlə daha tez və asan qəbul edir. Bu səbəblə M.Veber 
yüksək əxlaqı və həyati nizamlaması ilə Konfutsi təlimini maarifçi, ra-
sional düşüncəyə sahib məmurların inanc sistemi kimi görürdü. 

Yayğınlaşmış dünyəvi hər hansı bir inanc sisteminin daha sonra-
kı zamanlarda özünü müxtəlif davranış şəkillərində büruzə verməsi 
hər sosial qrupun spesifik inanc ehtiyaclarına sahibliyini göstərir. 
Avropa kilsə cəmiyyətinin orta təbəqə ilə əlaqəsinin səbəbi dini ayin 
və cəmiyyət qruplarının formalarının işçi sinfindən daha çox, orta 
təbəqənin davranış tərzinə uyğunluğudur. 

Əgər bir cəmiyyətdə həyatın müxtəlif sahələrində geriləmələrə 
məruz qalmış qruplar varsa və onlar mövcud inancları həmin vəziyyətin 
yetərli izahedicisi olaraq görmürlərsə, yeni inancların meydana çıxması 
labüddür.

Bir inanc sisteminin təşkilati formalaşması cəmiyyətin iqtisa-
di strukturuna tam uyğunluq göstərməsi ilə əldə edilə bilər. Ha-
kim iqtisadi münasibət tərzi də inancın formalaşdırdığı təşkilatlara 
meyillənmələrdə əhəmiyyətli rol oynayır. Orta əsrlərdə kilsənin feodal 
iqtisadi nizamı müdafiə etməsi ancaq kilsənin vassallıq sistemi ilə qo-
runan maliyyə quruluşundan qaynaqlanmırdı. Pul iqtisadiyyatının inki-
şafı torpaq məhsulları ilə ödənən ödənişi nağd ödəmələrlə əvəzləyirdi. 



80 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Dövlət idarəetməsində olduğu kimi, kilsələr də bürokratiyanın bu ti-
pik formasına uyğunluq göstərməyə başladı. İqtisadi və dini davranış 
arasındakı uyğunluğa səbəb olan proseslər, əsasən, araşdırılmayıb. 
Nağd ödənişlərə keçidlə əlaqədar məhsulla edilən ödənişlərin aradan 
qalxması və nəhayət, kilsə vergisinin toplanmasındakı anonim üsullar 
nəticə olaraq dini təşkilatlarda köklü dəyişikliklər yaratdı. 

Hindistandakı Toda qəbiləsi günümüzdə də heyvana (camış) qar-
şı davranışını dini və iqtisadi davranışlar arasında fərq qoymayaraq 
davam etdirir. Fermalar müqəddəs yerlərdir və hər iqtisadi davranış 
müqəddəsləşdirilib. Süd sağmaq və kərə yağı hazırlamaq din xadimi-
nin vəzifəsidir. İqtisadi sahənin dini sahədən ayrılmasının bu cəmiyyət 
üçün davranış baxımından əhəmiyəti yoxdur (8, səh. 81).

İqtisadi davranış qrup fəaliyyətidir. İqtisadi fəaliyyət sayəsində yal-
nız cəmiyyətin maddi bünövrəsi qorunmur, eyni zamanda müştərək 
qrup məqsədi də təşəkkül edir. Zunilərin lazımi yağışı yağdırmaq üçün 
maskalı rəqsləri, Dahomada əkinçilərin bol məhsul əldə etmələri üçün 
qurban kəsmələri, əkinçiliklə məşğul olan, demək olar ki, bütün ibtidai 
cəmiyyətlərdə əkin, əkinin yetişməsi və məhsul üçün yerinə yetirilən 
dövri qrup ayinləri (2, səh. 165) ibtidai cəmiyyətlərin sadəcə onları 
meydana çıxaran səbəb faktorlarını bilmədikləri mənasına gəlmir. Hər 
iqtisadi davranış zamanla fərd və ya qrup tərəfindən əldə olunması 
istənilən hədəfi təhlükəyə sala biləcək gözlənilməz təbiət hadisələrinə 
boyun əymişdir. Bu qrupun sehrli və ya dini ayinlərlə qeyri-sabitliyi ən 
azından psixoloji qəbul olunması üçün cəhddir. 

İnancın siyasətlə əlaqəsini incələsək, ilk olaraq siyasi davranışın 
nə olduğunu anlamağımız gərəkdir. Siyasi davranış iqtidar davranış-
dır. İqtidar isə siyasi sahə ilə məhdudlaşmayan universal bir feno-
mendir. Birliklər, dərnəklər və kilsələrdə də iqtidar hökm sürür. Siyasi 
iqtidar bir cəmiyyətin bütün üzvlərinə qarşı onların başqa qruplarla 
münasibətlərinə zərər vermədən həyata keçirilir. Siyasi iqtidar orqan-
ları qanunlar qoyur və onları idarə edir, həm qanunlara zidd, həm də 
qanunauyğun hərəkətləri tənzimləyir. 

Əksər cəmiyyətlərdə iqtidarın istifadəsinin dini və siyasi 
xüsusiyyətləri bir-birindən fərqlənir. Tikopiada, adanın qəbilə rəisi eyni 
zamanda ən yüksək Tanrı kultu ilə əlaqələndirilir. Qəbilə rəisinin siya-
si hakimiyyəti bu tanrının eyni zamanda onun ailəsinin tanrısı olması 
faktından qaynaqlanır. Tikopiada dini və siyasi iqtidar fərqlənmədiyi 
üçün iqtidar tətbiqinin siyasi tərəfi qəbilə rəisinin dini rolunu leqal-
laşdırır. Qvineyadakı Manular heç bir iqtidarı qəbul etmirlər. J.V.Qude 
onların inancındakı fərdi, partikulyarist dəyərlərinə uyğun “yayğın güc 
bölgüsü”ndən bəhs edir. Norma sistemi cinsi təzahürlərdən çəkinmə və 
iqtisadi qanunlar arasında müvazinəti qoruyur. Manular bu iki sahəni 
bir-birindən ayırmadıqları üçün qanunları pozmaq həm günah, həm də 
cinayət hesab olunur.

İnancın fərdin psixoloji inkişafından qaynaqlandığını irəli sürənlər 
olsa da, inanc daha çox sosial hadisələrin fonunda meydana çıxır. Bir 
insanı hindu, digərini siqh edən nədir? Dünyanın bir hissəsi müsəlman 
ikən niyə digər bir qismi buddistdir? Niyə bəzi insanlar reinkarnasi-
yaya inandıqları zaman digər qismi cənnət və cəhənnəmə inanır? 
Bəzi ölkələrdə dindarlıq dərəcəsi yüksək olduğu halda, niyə başqa 
ölkələrdə aşağı səviyyədədir? Bu və buna bənzər sualların cavabla-
rını bioloji varlığımızda, beyinin funksiyalarında, zehin müstəvilərində 
deyil, sosial-mədəni mühitdə və cəmiyyət içində öz fərdi tariximizin 
kəsişmə nöqtələrində axtarmaq lazımdır. Batsonun ifadəsi ilə desək: 

“Bizim inanclı və ya inancsız olmağımız azad bir seçim və şəxsi möv-
qeyin nəticəsi kimi düşünülsə də, bir çox sosial-psixoloji nəzəriyyə və 
araşdırma bu mövzuya olduqca müxtəlif izahlar verməkdədir. İnanc və 
təcrübələrimiz sosial mühitimiz tərəfindən təyin edilir”. 

Harada doğulmağımız və kimlərin arasında yaşadığımız dini kimli-
yimiz üzərində əvəzsiz təsir gücünə malikdir (6, səh. 126–127). İnsan-
lar doğulduqları zaman mövcud olan inanc sisteminə üzv ola bilirlər. 
Bundan başqa, fərdin doğulduğu və həyatını davam etdirdiyi coğrafiya 
da çox əhəmiyyətlidir. Seylon adasında doğulan bir fərd Hondurasda 
doğulan fərdə nisbətən daha çox buddizmə yuvarlana bilər. Honduras-
da doğulan fərdin isə daha çox katolik olma ehtimalı var (4).

Dini kimlik böyük ölçüdə zaman və məkan faktorları tərəfindən 
müəyyən edilir və daim zaman və məkan faktorlarına əsaslanır. 
Bir fərd və ya qrupun harada və nə zaman yaşaması onun inancına 
böyük ölçüdə təsir göstərir; misal üçün, yaxın zamanda Səudiyyə 
Ərəbistanında dünyaya göz açan fərdin müsəlmanlıq ehtimalı digər 
dinlərə mənsub olmasından dəfələrlə yüksəkdir (5). Günümüzdə əksər 
üzvləri bu, ya da digər inanc sistemlərindən birinə mənsub olan qruplar 
zehni quruluşlarına, öz şəxsi seçimlərinə əsasən, ya da bəsit bir hadisə 
olduğu üçün bu inancı seçməmişlər. Mühüm istisnaların olmasına 
baxmayaraq bu, ya da başqa qruplara məxsus fərdlər genetik və şəxsi 
seçim əsasında dini kimlik qazanmamışdır. Müəyyən zaman kəsiyində 
və məkanda doğulmaqları onları bu və ya digər inanca mənsub et-
mişdir. Fərdin doğulduğu şəhər, dövlət və ya bölgə mütləqiyyət ifadə 
etməsə də, dini kimliyin təyinində mütləq şəkildə rol oynayır. 

Kosta-Rika nümunəsində mövzunu daha da açıq izah edə bilərik. 
Kosta-Rika əhalisinin 90%-i katolik xristianlarından təşkil olunub. 
Əslində, onlar buddist, yəhudi, ya da müsəlman ola bilərdilər. Bəs nə 
üçün katolik xristiandırlar? Yerli əhali arasında sosioloji sorğu aparılar-
sa, yəqin ki, cavablar sadə olacaqdır:

• O ən uca dindir.
• Tanrının tək həqiqi dinidir.
• Ailəsi onu belə tərbiyə edib.
• Kosta-rikalı olduğu üçün (5, səh. 80).
Bunlar sualın cavabını tapmaqda bizə kifayət qədər məlumat ver-

mir. Ancaq tarixi hadisələri incələdikdə buranın ispanlar tərəfindən 
işğalı faktı bölgə əhalisinin nə üçün katolik xristianları olduğunu izah 
edir. İspan müstəmləkəsinədək əhali su, od və hava tanrıları olaraq 
şəxsiyyət qazandırdıqları Günəş, Ay və təbiət ünsürlərinə itaətdə idilər. 
Yerli xalq insanın tanrı tərəfindən göndərilmiş bayquşun yer üzərinə 
gətirdiyi toxumdan və ya Sibu adını verdikləri fövqəltəbii güc tərəfindən 
əkilən toxumdan meydana gəldiyinə inanırdılar. Məhsul yığımı 
dövründə qurban kəsir, müxtəlif əhdlər bağlayır, ilahilər oxuyub rəqs 
edirdilər. Məhsul festivalları və qurbanlar kəsən bir cəmiyyətin necə 
xristianlığı qəbul etdiyini bilmək üçünsə tarixdə xristianlığın yayıldığı 
ərazilərin bəzilərini gözdən keçirmək lazımdır. Təqribən 2 min il öncə 
yəhudilər Məsih olaraq qəbul edib gözlədikləri İsa adlı bir din xadimi-
nin ətrafında toplanaraq müxtəlif dini qruplar formalaşdırdılar. Tarixin 
gedişi ilə bu inanc sistemi İsrail torpaqlarından Roma imperiyası tor-
paqlarına yayıldı və 391-ci ildə Roma imperatorluğunun rəsmi dövlət 
dini statusu qazandı. Bundan sonra isə imperatorluğun təsiri altındakı 
bütün ərazilərdə katolikliyin təsiri güclü şəkildə hiss edilməyə başlayır. 
İspaniya e.ə. II minillikdən bəri Roma imperiyasına bağlı koloniya idi. IV 
əsrdə imperiyanın rəsmən xristianlığı qəbul etməsi ilə katolik olmayan 



81Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

digər inanc sistemləri sıxışdırılmağa başladı. Dövlət səviyyəsində bu 
təqiblərin nəticəsi kimi digər inanclar aradan qalxmış və yalnız katolik-
lik hökmranlıq etmişdir (5, səh. 83).

1500-cü illərdə qızıl və qul axtarışında olan ispanlar Sakit okea-
nı keçərək Amerika sahillərinə çıxdılar. İspan “fatehlərin” XVIII əsrdə 
yerləşdikləri bölgələrdən biri də ispanca “zəngin sahil” mənasına gələn 
Kosta-Rika idi. Bu fəthlər nəticəsində öldürülən və ölənlərdən başqa, 
əhalinin hamısı katolik olmuşdur. 

Tarixi hadisələrin gedişində fərqli axın baş vermiş olsaydı, yəni Roma 
imperatorları xristianlığı qəbul etməsəydi, İspaniyada digər dini qruplar 
təqibə məruz qalmasaydı, ya da ispan idarəçiləri qızıl və qul axtarışında 
olanlara okeanı aşıb digər tərəfə keçməyə icazə verməsəydi, yaxud da 
istilaçı fatehlərə qarşı yerli xalqın müqaviməti daha güclü olsaydı, yəqin 
ki, bu gün Kosta-Rikada kilsələrə rast gəlinməzdi. Bunlardan əlavə, 
bölgələrə digər din nümayəndələri – buddistlər, ya da müsəlmanlar 
– köç edib həmin ərazilərdə təsir qüvvəsinə sahiblənsəydilər, yəqin ki, 
indi orada Budda heykəlləri və ya məscidlər ucalacaqdı. Qısası, dinin 
sosioloji incələnməsi fərd və qrupların xüsusi dini kimliklərini təyin 
edən əsas faktorlar olaraq zaman və məkanı böyük əhəmiyyətə sahib 
iki ünsür kimi qarşımıza çıxarmaqdadır.

Elə bu nümunə siyasi iqtidarın dini inanc üzərində təsirini və inancın 
formalaşma və dəyişmə prosesini də göstərməkdədir.

Bir bölgənin sakini olmaq o yerin hakim inancına mənsubluğu va-
cib etmir. Bu həqiqət qloballaşmanın təsirləri, kütləvi əlaqələr, əhalinin 
miqrasiyası və coğrafi məkanın təsirinin get-gedə azalması fonun-
da daha da artmaqdadır. Bir fərdin harada və nə zaman yaşadığını 

bilməklə onun dini kimliyi haqqında qəti fikir söyləmək çox çətindir. 
Sosial faktorların inanc sistemlərinə təsirini Amerika cəmiyyətində 

meydana çıxan irqi əsaslara dayanan mormonluq və Amerikanın Yuta 
ştatında mövcud olan “Beth” İsrail məbədi nümunəsində daha da geniş 
izah etmək mümkündür. 

1830-cu illərdə ortaya çıxan mormonluq qatı irqçi, çox qadınla evli 
olmağı qəbul edən bir inanc sistemi olmasına baxmayaraq Amerika 
cəmiyyətində cərəyan edən iqtisadi və siyasi hadisələrdən təsirlənərək 
irqi ayrı-seçkiliyi tərk etmiş və çox qadınla evlənməyi öz doktrina siya-
hısından çıxarmışdır (5, səh. 135–145).

“Beth” İsrail məbədi isə ənənəvi yəhudilik əsaslarını yaşadaraq qa-
dınların dini ayinlərdə iştirakını dəstəkləmədiyi üçün bir çox qınaqlara 
məruz qalmış, bir hissəsi feminizm tərəfdarlarının təsirinə düşərək 
inanclarında və ayinlərində dəyişiklik etmişdir (5, səh.145–156).

Fərdin cəmiyyətin ayrılmaz bir hissəsi olduğundan, inancın və inanc 
sisteminin də fərdə məxsusluğundan, nəticənin digər xüsusiyyətlər 
kimi dəyişikliklərə məruz qalması qaçılmazdır. Cəmiyyət içərisində 
fəaliyyət göstərən fərd ətrafında baş verən hər bir hadisədən 
təsirlənməsi ilə gündəlik yaşayışında qeyri-iradi müəyyən dəyişikliklər 
edir. Bu dəyişikliklər cəmiyyətin düşüncə tərzi, sosial təbəqələşmə, 
cəmiyyətdə hakim olan iqtisadi vəziyyət və eləcə də siyasətlə əlaqəlidir. 
Bütün baş verənlər fərdin düşüncəsində dəyişikliklər yaratdığından 
onun inancı da bundan təsirlənməkdədir. Cəmiyyətin isə fərdlərdən 
təşkilini bildiyimizdən bütün bu sosial dəyişikliklərin yenidən cəmiyyətə 
dövri təsir etdiyini anlamış olarıq.

81Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Summary

This article talks about the social factors that aff ect the faith. It is 
about the economical and political factors that infl uence the faith 
and make it change. The factors of time and space are also con-
sidered as the main elements of social life. Practical examples 
are given through the Catholic faith in Costa Rica, Mormonism 
and Judaism.
Key words:  faith, social factors, economic, politic, time, space, 
Mormonism.

Резюме

В этой статье говорится о социальных факторах воздействующих 
на веру. Речь идет об экономических и политических факторах, 
которые оказывают влияние на веру, заставляет её меняться. Так 
же рассматриваются факторы времени и пространства, как главные 
элементы социальной жизни. Приводятся практические примеры 
посредством Католической веры в Коста-Рике, Мормонизма и 
Иудаизма. 
Ключевые слова: вера, социальные факторы, экономика, 
политика, время, пространство, Мормонизм.

Ədəbiyyat:

1. C.K.Yang. Religion in Chinese Society. Bereklay, 1961. 
2. E. Norbeck. Religion in Premitive Society. New York, 1961. 
3. Hikmet Tanyu, prof., dr. Dini folklor ve dini-manevi halk inanclarının çeşit ve mahiyeti üzerinde bir araştırma // Ankara Universitesi 
ilahiyyat fakültesi dergisi, 1973.
4. O`Brien Joanne and Martin Palmer 1993 – The State of religion Atlas New York, 1993. 
5. Phil Zuckerman. Din sosyolojisine giriş (çeviri ve notlar İhsan Çapcıoğlu, Halil Aydınalp). Ankara, 2009. 
6. Stave Bruce - Religion in The Modern World // Oxford University Press, 1999. 
7. TDV İSAM İslam Ansiklopedisi – Din maddesi, IX cilt, Ankara 1994. 
8. Yasin Aktay, M.E. Köktaş. Din sosiolojisi. Ankara, 1998. 
9. Zeki Aslantürk, Mehmet Amman. Sosioloji. İstanbul, 2009. 
10. https://plato.stanford.edu/entries/belief/ 
11. https://philpapers.org/rec/LEITNA 
12. http://www.encyclopedia.com/



82 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Каждая культура порождает свое специфическое 
мировосприятие, свою нравственность, свое искусство 
и выражается в соответствующих себе художественных 

средствах и формах. Каждая культура характеризуется своим 
способом построения собственного организма, входящих в него 
духовных и материальных благ. “В этом понимании культуре, как 
способу смыслополагания важна универсальность: культура – не 
какая-то особая область жизнедеятельности человека наряду 
с другими подобными областями, культура – это основание 
любой такой области, это тот способ, которым “сделана“ 
жизнь человека“, – пишет российский философ А.Смирнов 
(3, с.32). Ученый считает, что исламский макрокультурный 
ареал, несмотря на внутреннее разнообразие, обнаруживает 
свое единство именно в способе “смыслополагания“. Согласно 
последнему формируются единые принципы эстетического 
освоения мира и художественного творчества, в том числе 
система мышления, стилевые и формообразующие нормы, 
каноны красоты, воспринимающиеся как объективные законы 
искусства. 

Главным принципом мусульманской культуры является 
процессуальный взгляд на мир, который предполагает 
иную архитектонику сознания, отличную от европейского 
субстанционального подхода. Процессуальность – это 
характерная особенность мусульманского мышления, 
соответствующая своему типу видения мира, когда происходит 
полноценное осознание “действия-во-времени“. “Процесс 
совершается в настоящий момент, и, чтобы схватить процесс в 
истинности, мы должны захватить момент настоящего так, как 
если бы он длился бесконечно“, – поясняет А.Смирнов (3, с.75). 
Для восточного культурного типа характерны континуальность 
мышления, целостное восприятие времени и пространства, 
ориентация на вечность, духовное бытие, медитативность, 
единство светского и ритуального, космологизм, интуитивно-
чувственное познание мира.

Особенности мировоззрения оказывают значительное 
воздействие на специфику восприятия и воплощения 
художественного пространства в мусульманской культуре. 
Процессуальная логико-смысловая конфигурация в 

классической арабской философии опирается на понятия 
зāхир – бāтин (“явное – скрытое“) и ’асл фар‘ (“основа – ветвь“). 
Обе оппозиции интерпретировали важнейшие принципы 
исламского искусства: “явное – скрытое“ отражало диалектику 
взаимоотношений канона и импровизации, “основа“ и “ветвь“ 
выражали идею орнаментальной структурированности 
художественного пространства. Процессуальное видение мира 
позволяло представить канон в качестве внутреннего плана 
художественной вещи, связанного с представлениями о скрытой 
божественной природе Красоты, а импровизацию – в качестве 
внешнего плана, который ассоциировался с представлениями о 
множественности сотворенного мира (8, с.17). 

Являясь частью мусульманской культуры, музыкальное 
искусство также опирается на процессуальное видение картины 
мира, осуществляя отражение явлений действительности в 
специфически музыкальных образах и оперируя средствами 
музыкального языка. Как считают ученые, культивирование 
на Востоке вплоть до начала ХХ века музыки устной традиции 
как единственной сферы профессионализма закономерно 
связано с определенным типом мышления. По мнению, 
Е.Алкон в предпочтении “устности“ или “письменности“ может 
проявляться присущие той или иной культуре особенности 
психологии, а именно “экстравертность, свойственная в 
большей степени западному типу личности, и интровертность, 
свойственная восточному типу“ (2, с.163). Особая эмоционально-
эстетическая атмосфера восточного мелоса достигается 
стремлением удержать чувственное богатство, красоту каждого 
момента звучания, “углубиться в микрокосм музыкального 
звука“ (Е.Алкон). Постоянно меняющийся, обогащенный 
обертонами с колеблющейся высотой, отдельно взятый 
тон здесь воспринимается как самостоятельная величина, 
вбирающая в себя всю Вселенную. Проходя сквозь различные 
фазы изменений и оттенков, такой звук “никогда не бывает 
завершенным, но всегда находится “в пути“ и совершенен 
в каждый момент своего существования“, он предлагает 
слушателю не истолкование, а созерцание, “быть во времени, 
а не манипулировать временем или бороться с ним“ (6, с.60-62). 

Подобная трактовка звука отходит от дискретного 

Инна Пазычева, 
доктор философии по искусствоведению, доцент БМА им.Уз.

Гаджибейли
E-mail: kristina.baku@yandex.ru

Вариантность как принцип национального мышления

в азербайджанской музыкальной культуре 



83Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

звукорядного принципа, а воспринимается как движение 
в ладовом пространстве, предполагающее множество 
линейных планов. Е.Алкон предложила свой подход к 
изучению профессиональной музыки устной традиции, введя 
понятие “ладоакустическое поле“ – “акустические пределы, в 
которых интонация, видоизменяясь, остается функционально 
отождествляемой с определенным интервально-структурным 
элементом ладовой модели“ (2, с.162). Ладоакустическое 
поле рассматривается ученым в качестве “континуального 
знака“ и становится структурной единицей музыкального 
мышления мифологического типа по аналогии с “временем-
пространством“ в мифосознании. Специфика музыкального 
мышления мифологического типа определяется способностью 
феномена существовать в двух измерениях – в виде “свернутой“ 
формулы-модели (по В.Юнусовой “типовой матрицы“), 
существующей в сознании музыканта, и реальной “развернутой“ 
композиции. Мифологическое мышление вбирает в себя 
элементы глубинного, подсознательного начала, воплощая 
единство мира во взаимопроникновении микрокосма и 
макрокосма, обуславливает диалектику таких универсальных 
принципов как каноничность и вариативность. Все эти качества 
оказывают свое непосредственное воздействие на процесс 
становления музыкальной формы, проявление тематической 
функции в восточной монодической музыке.

При всем многообразии национальных, жанровых, 
стилистических воплощений монодии в разных восточных 
культурах она обладает инвариантной основой. С.Фархадова 
определяет монодию как тип “ритуального мышления 
с характерной для него выводимостью смысловой 
множественности из единого субстанционального 
синкретического ядра – Звука“ (7, с.48). Наиболее отчетливо эта 
духовная установка проявила себя в таком родовом признаке 
восточного формообразования как моноинтонационность – 
“прорастание значениями смыслового ядра, обнаруживающего 
жизнь звучащего организма – Мысли“ (7, с.26). 
Монодийное музыкальное высказывание характеризуется 
однолинейностью (“одномерностью“ функциональных 
связей), ладофункциональной модальностью, диффузностью 
(взаимотождественностью лада, формы и звукоряда; 
творческой деятельности и произведения как результата). С 
ладовой модальностью С.Галицкая связывает тенденцию к 
свободной открытости монодических форм, которая выражается 
в возможности их сжатия или расширения, внутренней 
комбинаторики составных элементов (4, с.81). 

 Исходя из вышесказанного, понимание глубинных основ 
восточного художественного мышления опирается на такие его 
универсальные свойства, как континуальность, мифологичность, 
каноничность, орнаментальность, вариантность и специфически 
музыкальные – монодийность, модальность. Принципы 
исламской культуры, единые для всего мусульманского 
региона, определяющие специфику художественного 
мышления и формирования сознания не исключали проявления 

национального своеобразия. В азербайджанской культуре 
свою существенную роль сыграл духовно-эстетический 
опыт, связанный не только с мусульманской парадигмой, 
но и с доисламским культом зороастризма и традициями 
тюркского этноса. Азербайджанская музыка устной 
традиции представлена тремя крупными сферами – песенно-
танцевальными жанрами, ашыгским музыкально-поэтическим 
творчеством и мугамным искусством. Все названные сферы 
обусловлены модусами жизни, средой распространения и 
типом культуры, отражают особенности религиозных верований 
и преломляются в элементах образно-поэтической системы и 
жанрово-интонационной структуры. 

Формирование эпических жанров, носителями которых 
являются ашыги, было связано с историко-этническими 
процессами, обусловленными расселением на территории 
Азербайджана кочевых тюркских племен. Мугам – это искусство, 
которое родилось в средневековой дворцовой среде в эпоху 
арабского халифата, в условиях камерного музицирования. 
Искусство ашыгов восходит к домусульманскому культу 
шаманизма, мугам сформировался в русле восточных 
философских концепций исламского мистицизма – суфизма, 
хуруфизма, идей тайного общества “Братьев чистоты“, 
тарикатов дервишских орденов “Мевлеви“, “Накшбанди“. 
“Мугамная ветвь служила накоплению сакрального знания, 
имеющего возвратную форму “от себя к себе“, в то время как 
озано-ашыгское творчество, затрагивающее “сюжетно“-
содержательную сторону жизни, изначально направлено вовне 
и связано с упорядочиванием и регламентацией мирской жизни 
людей“, – пишет С.Фархадова (7, с.31). Разнообразные песенно-
танцевальные формы с присущей им характерностью отражают 
представления и особенности мировоззрения, относящиеся к 
разным историческим периодам в жизни азербайджанского 
народа, сочетая в себе древнетюркские и исламские реликты. 

Истоки вариантного мышления в азербайджанской 
музыкальной культуре заложены очень глубоко и восходят 



84 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

к системе процессуального мировосприятия, определяются 
психофизиологическим складом, доминантностью черт 
правополушарного мышления с его ориентированностью на 
континуальность, интуитивное, чувственно-образное познание 
окружающей действительности. В.Медушевский, полагаясь на 
данные нейросемиотики, приходит к выводу, что вариантность 
требует особой активности правого полушария, ею “управляет 
не столько разум, сколько чувство“, потому вариантно-
монотематическое развитие является “идеальной подосновой 
исповедальной романтической фабулы, раскрывшей человека 
в диалектике его устойчивых свойств и меняющихся состояний 
духа“ (5, с.147). Духовно-эстетическая направленность 
азербайджанской музыки устной традиции выражается 
в преимущественном обращении к лирической образной 
сфере, к созданию образа-переживания любовной эмоции. 
Любовная тематика, нашедшая отражение во всех жанрах, 
стала всеобъемлющей эстетической категорией национального 
мышления, получив свое кульминационное преломление в 
мугаме. Представляя сферу городской лирики, мугам обладает 
наивысшими способностями к передаче эмоционального 
содержания духовного мира человека, к запечатлению 

разнообразнейших психических состояний, раскрывающих 
“путь откровения, путь экстатического познания истины“ 
(Г.Абдуллазаде).

Процесс жизнедеятельности азербайджанского 
музыкального искусства представляет собой открытую систему, 
которая, с одной стороны, вмещает в себя комплекс традиционных 
элементов, а с другой – располагает к непрерывному обновлению, 
бесконечной процессуальности развития. Жанры фольклора 
и традиционной музыки образуют единое поле культурной 
коммуникации, объединенное устной формой бытования, 
монодийно-модальной природой мышления и связанной 
с этим установкой на художественную изобретательность – 
принципиально имманентную импровизационность. Потому, 
при обращении к азербайджанскому музыкальному искусству 
перед наукой неизбежно встает проблема вариантности в самом 
широком исследовательском аспекте. Содержание проблемы 
вариантности многопланово и непосредственно соприкасается с 
вопросами структурирования художественной формы, стилевой 
и жанровой палитрой азербайджанского искусства и в целом 
связано с закономерностями национального мышления. 

84 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Summary

 Azerbaijani traditional music forms a unified field of cultural 
communication, combined oral form of existence and monodic-
modal nature of thinking. The origins go back to the thinking 
of national process-oriented worldview, with its orientation 
toward continuity and mythological. Incorporating elements of 
the deep, subconscious start mythological embodies the unity of 
the world in the interpenetration of microcosm and macrocosm, 
causing dialectic canonicity and variance.
Key words:  Azerbaijani musical culture, national thinking, pro-
cess-oriented worldview, continuity, mythological, canonicity, 
variance.

Xülasə

Məqalə Azərbaycan ənənəvi musiqisinin şifahi və monodik-modal 
təfəkkürü ilə müəyyən olunan vahid mədəni kommunikasiya məkanı 
təşkil etməsindən, milli təfəkkürün mənşəyinin kontinuallıq və mifoloji 
baxışlara yönələn prosessual dünyagörüşü sistemi ilə müəyyən olun-
masından bəhs edir. 
Açar sözlər: Azərbaycan musiqi mədəniyyəti, milli təfəkkür, 
prosessual dünyagörüşü, davamlılıq, qanunauyğunluq, variant, 
dəyişkənlik.  

Ədəbiyyat:

1. Абдуллазаде Г.А. Философская сущность азербайджанских мугамов //İrs - Наследие, Баку, 2006, №2-3, с.25.
2.  Алкон Е.М. К вопросу об «устном» и «письменном» в музыкальных традициях Востока и Запада  //Известия восточного 
института Дальневосточного Государственного университета, Владивосток, 1996, №3, с. 161-166.
3. Бессмертная О.Ю., Журавский А.В., Смирнов А.В., Федорова Ю.Е., Чалисова Н.Ю. Россия и мусульманский мир: инаковость 
как проблема. М.: Языки славянских культур, 2010.
4. Галицкая С.П. Теоретические вопросы монодии. Ташкент: Фан, 1981, 92с.  
5. Медушевский В.В. Интонационная форма музыки. М.: Композитор, 1993.
6. Орлов Г. Древо музыки. Вашингтон – Санкт-Петербург: Советский композитор, 1992.
7. Фархадова С.Т. Монодийная музыка Азербайджана (монодия как тип мышления). Автореф. дис. … докт. иск. Баку, 2005, 
53с.
8. Шамилли Г.Б. Классическая музыка Ирана: фундаментальные категории теории и практики. Автореф. дис. … докт. иск. 
М., 2009, 52с. 
9. Юнусова В.Н. Творческий процесс в классической музыке Востока. Автореф. дис. …  докт. иск.  М., 1995, 37с.  



85Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

 Мультикультурализм привлекает внимание как форма 
художественно-философского мышления человечества в 
литературно-исторической среде. Одной из основных причин 
появления мультикультурального мышления в творчестве 
русских писателей, наряду с естественной формой сознания 
человечества, также было связано с близостью к Востоку и 
Кавказу, с деятельностью мастеров искусства, сосланных в 
Крым. Имелись в виду представители разных национальностей, 
человек вне зависимости от его религии и языка. Приоритетом 
являлась дружба народов в философском мировоззрении. Это 
было основным нравственным условием мультикультурализма, 
мощью против империализма, гегемонии, братского 
кровопролития, воин, коварных намерений, зла.
 Эти ссылки оставили подобное влияние и след в творчестве 
литераторов. Одним из идейно-философских источников 
мультикультурализма в их произведениях является Коран и 
восточная литература. Академик Камал Абдулла в точности 
отметил,”..... описание чувства искренности по отношению к 
иным языкам и территориям (странам, областям, городам) 
наряду с художественным определением общественного 
мнения своей эпохи также является проявлением попытки 
переворота общественного мнения данной эпохи.(“Литературно-
художественные источники мультикультурализма в 
Азербайджане”, Баку, 2016. стр. 6).
 Мультикультуральное понятие в произведениях А.С.Пушкина 
“Талисман”, “Кавказская пленница”, “ Бахчисарайский фонтан”, 
“Демон”, а также в серии из 9 стихов “Подражание Корану” 
раскрывается в контексте культуры Ислама и Востока. Как 
и другие южные поэмы автора “Бахчисарайский фонтан” 
построен на основе восточного предания. Осовременив 
историческое предание, в лице Герай бека и пленницы Заремы 
поэт со всей красотой выразительности отобразил контраст 
свободы и неволи, их противоречивый склад ума, понятия. В 
произведении в противовес беспощадному плену жестокого 
Герая, укрывающегося религией и шариатом, поставлена 
свободолюбивая и полная жизненной любви Зарема. 
Религия, которой поклонялся Герай, не является исламом, 
отраженным в Коране, это религия консервативного общества. 
Рассматривая ход событий с точки зрения мультикультуральных 
отношений, понятно, что даже будучи представителями 

различных религий, в данном произведении, написанном в 
контексте Ислама и с восточными мотивами, целью являлась 
не пропаганда духовных вопросов. Здесь целью является 
проявить нравственно-юридические и лирические поэтические 
образцы искусства, воспеть все человечество, независимо от 
веры, культуры, мышления. Поэт относился ко всем религиям и 
народам одинаково, и в своих произведениях особо выделяет, 
что не существует никаких различий в творениях Аллаха. Идея 
равенства людей широко и гуманно отражена в большинстве 
его произведений. Почтительное отношение ко всем народам, 
сочувствие к чужим, совет общения с ними как основное 
нравственное условие мультикультурализма в творчество поэта 
пришло из Корана, считаясь своего рода источником. Вообще 
роль ислама в русской литературной среде неоспорима.
 И в творчестве М.Лермонтова, в большинстве его произведениях 
отражены компоненты исламской философии и культуры Востока. 
Произведения были в духе мультикультурализма. Гуманный 
поэт в большинстве своих произведениях отразил жизнь 
кавказских народов. Но больше всего с Азербайджаном его 
связали азербайджанские мотивы в поэмах “Мцыри”, “Демон”, 
“Ашуг Гариб”. Использовавший с своих произведениях наши 
пословицы и сочетания, азербайджанский язык поэт сравнивал 
с французским. В переписке со своим другом С.Раевским он 
отмечал, что начал изучать татарский (азербайджанский - Ю.Х.) 
язык, также широко используемый в Азии, как и французский в 
Европе. Его учителем азербайджанского языка был известный 
драматург М.Ф.Ахундов, и, именно с его помощью он написал 
дастан “Ашуг Гариб” под названием “тюркская сказка”. Проблема 
свободного человека и личности всегда были на переднем 
плане и прозаического, поэтического, и драматургического 
творчества. Источником толерантного и мультикультурального 
настроения, идеи М.Лермонтова являлись восточные мифы и 
фольклор - истоки древнего мирового сознания.
 Говоря о русских писателях мультикультуральным мышлением 
нужно отметить стихотворения Полежаева “Гарем”, “Черная 
коса”, “Султан”, В.Бенедиктова “Письмо Абдулькадыра”, “Халиф и 
раб”. Так как в отмеченных стихах имеются признаки свободы и 
демократии, истекающие от природы. В философских взглядах 
гуманистических авторов особое место занимают моменты 
о дружбе народов. Можно вспомнить десятки подобных 

 Юсифова Хатира, доктор философии по филологии
 (Университет “Хазар”)

E-mail: yusifova.xatira@mail.ru 

Человеческое сознание 



86 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

произведений в мультикультуральном духе. Это подтверждается 
творчеством Н.Гумилева и Лапина, последователями этого 
мировоззрения в русской литературе. Писатели также 
воспользовались суфийской поэтикой. Суфийские тексты 
встречаются в произведениях И.Бунина “Ибрагим”, “Ковсерь”, 
“Ночь предопределения”, “ Тайна”. Одним из показателей силы 
пера писателя заключается, что в своих произведениях он уделяет 
место свободной жизни других народов в своей среде. Лучшим 
показателем этой силы являются написанные произведения. 
В произведениях представлен художественно-философский 
отблеск нравственности, таланта, мышления, культуры 
писателя как образец совершенного мультикультурализма. 
В образцах искусства отношение к человеку представлено не 
в зависимости от его национальности, религии, расы, а как 
к полноправному члену общества. В основу берутся красота 
души, сердца. Это духовный образ мышления, вытекающий из 
исламской нравственности, восточной традиции.
 В русской литературе достаточно авторов, которые 
отнеслись к исламу уважительно и почтительно, даже 
стали его поощрителями. В общем, в сравнении с другими 
немусульманскими народами, в русской литературной среде 
исламские мотивы разработаны более глубоко и тщетно, чем 
у других народов. Из известных слов А. Пушкина “В пещере 
тайной, в день гоненья, Читал я сладостный Коран, Внезапно 
ангел утешенья, Влетев, принес мне талисман”, И.Бунина “Нет 
в мире бога, кроме бога, Сильнее тайны — силы нет”, Велимир 
Хлебникова “Ах, мусульмане те же русские, И русским может 
быть ислам”, А.Г.Ротчева “О Магомет! Благое слово, Как древо 
пальмы, возрастёт: Его услышав, твой народ Да укрепится 
силой новой” видим на сколько толерантное сознание 
проникло в творчество писателей и стало нравственным 
событием, интерес к чему не убавлялся. Так как они были 
гениями великих человеческих идей. Это выражение того, на 
сколько значительное место занимает толерантная мотивация 
в творчестве мастеров искусства. Такое отношение мыслителей, 

их глубокое проникновение в 
русскую литературу должно 
быть проанализировано в 
культурологической плоскости. 
Этот культ представляет 
возможность спасти 
человечество. Наличие такого 
отношения создает условия 
для почтительного отношения 
к гуманности, дает чувство 
уверенности человечеству. 
В этом есть большая польза. 
Отражает новое отношение 
к обществу в контексте 
буддист- еврей- христианин-
мусульманин, и, устраняет 
противоречия в своем сознании.
 Это общечеловеческое 

направление, исходящее от авторов XIX века, нашло 
художественно - философское отражение у выдающегося 
представителя XX века Льва Николаевича Толстого. Так 
как такое мировоззрение появляется от восприятия 
творческих личностей не одной, а всех эпох. По этой причине, 
мультикультуральное мышление стало основой образа жизни 
для носителей интеллекта и науки в мировом контексте. 
Мультикультуральные ценности у Л.Н. Толстого способствуют 
созданию условий для разработок в философских взглядах, 
смысле жизни, в идеях нравственно-духовного возрождения, 
о легитимности общего бытия, социального критицизма. 
В этот период обращение русских поэтов к исламскому 
сознанию носит характер “Мультикультуральной антологии”. 
Здесь можно отметить очень важный момент. Существует 
обращение Толстого к хадисам Пророка Мухаммеда и к Корану. 
Пророк Мухаммед, имя которого больше всего упоминается, в 
творчестве писателя занимает особое место. Особо выделено 
его открытая симпатия и уважение по отношению Мухаммеду. 
Эта симпатия была на уровне восхищения. Но нас привлекает 
ни его восхищение к Исламу, а главным образом его отношение. 
Также законы в исламском фикхе, в мусульманской среде 
не являлись этнографическими, а носили, в большей мере, 
нравственно-поэтический характер, и имели неординарную 
суть для того периода и среды. Он отдает преимущество 
идеям в исламе и в своих произведениях как “Круг чтения”, 
“Путь жизни” представляет широкое предпочтение мыслям из 
Корана, с восхищением восхваляя Ислам. В творчестве Толстого 
мультикультуральные мотивы появились не сразу, а постепенно. 
До Толстого мультикультуральные мотивы наличествовали еще 
в творчестве А.Грибоедова, П.Вяземского, С.Глинки, П. Чадаева, 
М.Лермонтова, А.С.Пушкина. Произведения В.Соловьева 
“Мухаммед - Жизнь и жизненное учение”, Гоголя “Ал-Мамун” 
носят поэтический, а также нравственно - мультикультуральный 
характер. Все это служит идее равенства людей. Несмотря на 



87Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

то, что до Л.Н.Толстого в истории русской литературы были 
элементы мультикультурализма, то в его творчестве получило 
более широкий размах. Его творчество можно считать 
источником мультикультурализма. Интерес автора к литературе 
и культуре Востока одновременно носило нравственный - 
поэтический характер. В дневниках Толстого, написанных 
в 1895-1910 годах, внимание привлекает заметка о его 
неординарных представлениях о религии. Вместо православия, 
проповедовавшем “божественную троицу”, он превозносит 
ислам с идеей единого Бога.
Рассмотрим одно из писем писателя.
 “ Я бы очень рад был, если бы вы были бы одной веры со мной. 
Вы вникните немножко в мою жизнь. Всякие успехи жизни – 
богатства, почестей, славы – всего этого у меня нет. Друзья мои, 
семейные даже, отворачиваются от меня. Одни – либералы 
и эстеты – считают меня сумасшедшим или слабоумным 
вроде Гоголя; другие – революционеры и радикалы – считают 
меня мистиком, болтуном: правительственные люди считают 
меня зловредным революционером; православные считают 
меня дьяволом. Признаюсь, что это тяжело мне… И потому, 
пожалуйста, смотрите на меня, как на доброго магометанина, 
тогда все будет прекрасно».
Ясная поляна, апрель 1884 год.
 Будучи в поисках истины о мыслях о Боге, душе, о жизни после 
смерти, автор интересовался философией Будды, Конфуция. 
Имеется его переписка из исламских ученых с Муфтием 
Египта Абду Мухаммедом, крымскими татарами, вместе с тем 
с буддистами. Достойный человек для него был превыше 
религии, вероисповедания, расы. Прекрасным примером 
мировоззрения с толерантным сознанием выдающегося 
писателя является книга под названием “ Хадисы Мухаммеда, 
не вошедшие в Коран”, изданная им в 1909 году, и состоявшая 

из хадисов Пророка Мухаммеда. Этот пример напрямую 
является ссылкой Толстого на Пророка Мухаммеда. Изданием 
“Хадисы Мухаммеда, не вошедшие в Коран”, можно сказать, 
начиналась последующая база развития и новый уровень в 
интересе к исламскому мышлению. Обращение Толстого к 
исламскому Пророку и к Корану воспринимается как восприятие 
высшего человека. Исходя из этого, нужно понять, что писатель 
придает значение толерантному мировоззрению, в центре его 
творчества стоит человек, потомок человеческого рода. Очень 
важный факт, на который мы хотим обратить внимание, связь 
писателя с Азербайджаном. Какой-то период с ним занимался 
выдающийся азербайджанский ученый Мирза Казымбек, 
преподавал ему. В письме от марта 1980 года Афанасию Фету, 
поэт писал, что прочитал произведения азербайджанского 
мыслителя и поэта Мирзы Шафи Вазеха и высоко их оценил. 
Народный артист Гаджиага Аббасов и директор русско-
мусульманской школы города Баку Султанмеджид Ганизаде 
были искренними друзьями Л.Толстого. В 1907 году Гаджиага 
Аббасов вместе с Султанмеджидом Ганизаде приехал на 
Ясную поляну и вручил Л.Толстому переведенный им рассказ 
“Бог видит правду, да не скоро скажет”” на азербайджанском 
языке. Писатель же подарил ему свой роман “Война и мир” с 
автографом. Султанмеджид Ганизаде до конца дней Л.Толстого 
переписывался с писателем, советовался с ним по вопросам о 
народном просвещении, а также часто посещал Ясную поляну. 
Осознание, поощрение такого отношения с другими народами, 
дает возможность почтительного отношения к человечеству, 
придает уверенность. Восприятие доброжелательной истины 
стало кредом творчества Толстого. Этот фактор серьезно 
повлиял на мировую литературу. Таким образом, происходит 
объединение людей мультикультурального мышления с разным 
вероисповеданием на пути истины.

87Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Summary

This article has been devoted to examples of the multicultural 
concepts in literary-cultural sources. The author point out that 
Quran and Eastern literature is one of idealogical and philosophi-
cal sources of multiculturalism by giving an example of works of 
notable writers of world`s literature heritage.
Key words: multiculturalism, tolerant, artistic-philosophical 
literary, thought, cult, literary - cultural, expert, the East, islam.

Xülasə

Məqalə tarixi, ədəbi-mədəni mənbələrdə multikulturalizm anlayışına 
aid nümunələrə həsr olunub. Müəllif dünya ədəbiyyatının ən görkəmli 
nümayəndələrinin irsini misal göstərərək, onların əsərlərində multikul-
turalizmin ideya-fəlsəfi qaynaqlarından birinin Quran və Şərq ədəbiyyatı 
olduğunu vurğulayır. 
Açar sözlər: multikulturalizm, tolerant, bədii-fəlsəfi, ədəbi, düşüncə, 
kult, ədəbi-mədəni, sənətkar, Şərq, islam. 

Ədəbiyyat:

1. Azərbaycan multikulturalizminin ədəbi-bədii qaynaqları. Bakı, 2016.
2. Multikulturalizm – talebirgəlik mədəniyyəti. Gülşən Əliyeva - Kəngərli. Ədəbiyyat qəzeti; 23.04. 2016
3. Tolstoyun islam və islam mədəniyyəti barədə mülahizələri. Rafiq Manaf oğlu Novruzov. http://www.faktxeber.com/14-05-2011



88 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Самой важной частью музыкально – эстетического 
воспитания является формирование и развитие у 
учащихся творческой деятельности, постижение языка 

музыки посредством хорового исполнения. Коллективное 
хоровое исполнение является одним из самых доступных и 
активных видов творческой деятельности. За последние годы 
в детских музыкальных школах Республики создана система 
музыкально-эстетического воспитания детей на основе 
хорового пения, где наряду с уроками музыки, освещаются 
вопросы истории эстетики и культуры. Учитывая всю важность 
и значимость хорового творчества в жизни подрастающего 
поколения, детские музыкальные школы уделяют тщательное 
внимание хоровым занятиям и ежегодно участвуют на 
различных мероприятиях. 

Свыше двенадцати лет Министерство Культуры и Туризма 
проводит Республиканский хоровой конкурс, где принимают 
участие хоровые коллективы детских музыкальных школ всех 
городов и районов Республики. Это мероприятие широкого 
масштаба подняло уровень хоровой культуры на новую, высокую 
ступень музыкального развития и привило детям любовь к 
искусству. 

  Среди школ, отличившихся своими высокими 
показательными выступлениями особое внимание заслужила 
Бакинская Детская Музыкальная Хоровая Школа №3 имени 
Джевдета Гаджиева. Ежегодное участие на различных 
конкурсах, фестивалях и олимпиадах становится неотъемлемой 
частью показательной работы данной школы. Школа 
неоднократно занимала первые и вторые конкурсные места, а в 
2013 году на VIII Общереспубликанском конкурсе детского хора, 
посвященного 90-летию Гейдара Алиева удостоилась высшей 
премии «Гран-при» за высокий профессиональный уровень 
выступления на данном мероприятии.

Принимая во внимание заслуги школы, отличающиеся 
высоким уровнем хорового исполнительства, наилучшие 
результаты на различных республиканских детских хоровых 

конкурсах, и учитывая, что директором музыкальной школы 
является профессиональный хоровой дирижер, было принято 
решение создать на базе одиннадцатилетней Детской 
Музыкальной Хоровой Школы №3 имени Джевдета Гаджиева 
специализированную хоровую школу.

Основой для такой трансформации послужило 
распоряжение Кабинета Министров Азербайджанской 
Республики под номером 309С от 27 августа 2008 года согласно 
принятой программе «Развитие по усовершенствованию 
деятельности детских музыкальных и художественных школ 
Азербайджанской Республики за 2009-2013 годы», где было 
принято решение о создании специализированной хоровой 
школы согласно приказу Министерства Культуры и Туризма, 
под номером 258 от 15 мая 2012 года. 

Основной упор в деятельности школы сделан на расширение 
возможностей при выборе будущей специальности музыканта 
и привлечение учащихся к дирижерской профессии. С 
уверенностью можно утверждать, что в деле воспитания и 
развития подрастающего поколения в этой области такой 
подход даст свои результаты через несколько лет.

Первые выпускники хоровой школы будут иметь возможность 
уже в 2017 году продолжать свое высшее музыкальное 
образование в Бакинской Музыкальной Академии имени 
Узеира Гаджибейли. 

Директором Детской Музыкальной Хоровой Школы №3 
имени Джевдета Гаджиева является заслуженный педагог 
Азербайджанской Республики Оруджева Мехин Али гызы, 
которая также является автором методического пособия 
«Uşaq xoru və onunla işin mahiyyəti» и сборника обработок 
Азербайджанских народных песен для хора. Мехин ханум 
прилагает все усилия для развития и прогрессирования детского 
хора на более высокий уровень профессионального исполнения, 
делая свой вклад в развитие детского искусства. Основной 
ее целью является развитие музыкальных способностей и 
выявление таланта, поддержка юных исполнителей, раскрытие 

Детская Музыкальная Хоровая Школа №3

имени Джевдета Гаджиева

Вусаля Мамедова,
диссертант Бакинской Музыкальной Академии им. Узеира Гаджибейли

Email: vusala.m@mail.ru



89Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

их творческого потенциала, а также общее 
эстетическое и нравственное воспитание 
подрастающего поколения.

Будучи педагогом – хормейстером Мехин 
ханум с еще большей ответственностью и 
энтузиазмом относится к хоровым занятиям, 
принимая во внимание всю полезность и 
результативность этого урока для учащихся в 
расширении их музыкального кругозора. 

Опыт и практика в этой области дают ей 
возможность быть опорой и поддержкой не 
только для учащихся, участников хора, но и 
педагогическому составу школы. Мехин ханум 
неоднократно лично выступает на концертах, 
и тем самым является поучительным 
примером. Сочетание творческого потенциала 
и деятельности руководителя способствуют 
творческому росту учащихся, а также 
сплоченности профессионального педагогического коллектива.

В музыкальной школе №3 действуют несколько хоровых 
коллективов: старшая группа хор «Ренессанс», младшая 
группа хор «Джыртдан» и хор мальчиков «Атешгях», а также 
вокальный ансамбль «Инджи». Юные хористы неоднократно 
выступают на различных мероприятиях, тем самым накапливая 
опыт, умение и навыки хорового исполнения. Хоровой 
коллектив школы – это маленькое общество, где учеников 
соединяет не только музыка, но совместная творческая работа. 
Исполняемый школьными хоровыми коллективами репертуар 
ежегодно пополняется и расширяется новыми произведениями 
различных жанров, характеров и стилей, дающие возможность 
хоровым коллективам участвовать на различных мероприятиях 
городского и республиканского уровня. 

Выступления этих коллективов всегда проходят с большим 
успехом, что положительно сказывается на музыкально – 
эстетическом развитии и воспитании детей, привлекая особое 
внимания к урокам хора. Не стоит, также, забывать, что именно 
концертные выступления вдохновляют детей и способствуют 
раскрытию всех скрытых возможностей, навыков и умений 
полностью проявить себя. 

Хор – это коллективный труд, где каждый участник является 
равноценным звеном этого ансамбля. Педагог – хормейстер 
приучает каждого ученика к совместной работе, на которую 
отводится длительное время, результатом которой является 
совершенное звучание и идеальное исполнение. Здесь уместно 
отметить большую работу, проводимую руководителями 
хоровых коллективов Нигяр Самедовой и Айтан Джафаровой. 
Грамотный, профессиональный подход к работе с учениками 
является необходимым условием для успешной педагогической 
деятельности. После длительного времени, потраченного на 
подготовку и репетиции к определенному мероприятию или 
концерту, учащиеся со всей ответственностью осознают всю 
сложность и важность события, стараясь проявить себя на 

высоком уровне. Успешное проявление приобретенных знаний 
и навыков четко выдает картину проделанной работы, а дети 
настраиваются на позитив и желание работать, и участвовать в 
следующих плановых мероприятиях школы. 

Одним из ярких выступлений школы является детский 
музыкальный спектакль под названием «Мы любим вас, маэстро 
Гайдн». Главными героями спектакля являются сказочные 
герои сказок Шарля Пьеро, а в музыкальном оформлении 
используются темы сонат известного австрийского композитора 
Йозефа Гайдна. Вдохновленные своими ролями, одетые в 
костюмы сказочных героев, дети с большим энтузиазмом и 
рвением принимали участие в музыкальном спектакле. В этом 
оригинальном проекте приняли участие не только ученики, но 
и педагоги, которые являлись опорой и поддержкой, придавая 
ученикам больше уверенности в своих силах. В спектакле были 
использованы различные вокальные, хоровые и танцевальные 
номера. Спектакль был тепло принят зрителями, среди 
которых были представители государственных учреждений, 
музыкальных школ, а также родители. 

С большим успехом прошло выступление хорового 
коллектива «Ренессанс» с песней Майкла Джексона «Heal 
the world» в сопровождении молодежного симфонического 
оркестра под руководством Теймура Геокчаева на 7-ом 
Глобальном форуме Альянс цивилизаций ООН. Основной 
целью этого движения ООН, созданного в 2005 году, является 
поддержка межкультурного диалога и сотрудничества не 
только на межправительственном, но и общественном уровне. 
Важность проведения этого мероприятия в Баку, еще раз 
подтвердило заложенные традиции мультикультурализма 
и толерантности в Азербайджане. Финальное выступление 
детского хорового коллектива являлось ярким завершением 
данного мероприятия международного уровня. 

Очередным проектом, запланированным руководством 
школы, являлось ознакомление учащихся с творчеством ныне 
живущих современных азербайджанских композиторов. 



90 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Хоровые коллективы музыкальной школы приняли участие на 
юбилеях и творческих вечерах таких композиторов. 

На юбилейном концерте, посвященном 65-летию композитора 
Адели Юсифовой, школьный хоровой коллективом «Ренессанс» 
исполнил две части из кантаты юбиляра «Yaz nagılı». Концерт, 
проведенный в зале камерной и органной музыки прошел с 
большим успехом. В своем творчестве Аделя Юсифова уделяет 
особое внимание созданной в национальном духе детской 
музыке, которая носит воспитательно – просветительный 
характер. На творческой встрече дети, как и их преподаватели, 
активно пели и играли вместе с автором музыки. Встреча 
участников коллектива с композитором зарядила всех 
присутствующих радостью, светом и добром.

На творческом вечере, посвященному 70-летию композитора 
Азера Дадашева и проведенному в зале Союза Композиторов 
Азербайджана, хоровой коллектив «Ренессанс» исполнил 
произведения автора «Qarabag bayatıları» и «Heydər atamız». Его 
творчество отличается разно жанровыми произведениями, а 
вокально – симфонические и хоровые произведения занимают 
особое место в его творчестве. Участие хоровиков на данном 
мероприятии особенно впечатлило детей.

Сводный хор школы, также, выступил на новогодней 
передаче центрального телевизионного канала Аз.ТВ. Дети 
с большим энтузиазмом исполнили песни «Bu gozel ana 
torpaq» Азербайджанского композитора Рашида Шафага. 
Песня, заполненная мажорными аккордами и написанная 
в четко классическом стиле, несет в себе воспитательно 
– познавательную роль для современного подрастающего 
поколения. Прививание чувства любви к Родине, к своей стране, 
к своему народу, к родным и близким людям является одним из 
самых важных аспектов воспитания будущей личности.

Стоит особо отметить творческий вечер, посвященный 
60-летию одиннадцатилетней Детской Музыкальной Школы 

имени Джевдета Гаджиева. 
Концерт был построен по 
определенному сценарию, где 
дети вместе с преподавателями 
подготовили яркие выступления. 
На данном мероприятии активно 
участвовали все отделения 
школы, где исполнили лучшие 
произведения, среди которых была 
продемонстрирована яркая игра 
на музыкальных инструментах, 
красивое вокальные и хоровое 
пение, танцевальные номера. 
Открывал концерт видеофильм, 
где было отображены все самые 
яркие интересные события и 
мероприятия, а также были 
затронуты все достижения 
обучающихся в школе. 

Украшением концерта были выступления хоровых коллективов, 
где на этот раз сюрпризом для зрителей было выступление 
хорового коллектива педагогов. Их чистые голоса, яркое 
и трогательное выступление было очень тепло воспринято 
зрителем. Репертуар, исполняемый хоровыми коллективами, 
отличался своим разнообразием и разножанровостью. Хоры 
исполнили следующие произведения: «Идет весна» Р.Гаджиева, 
«Родной край Азербайджан» Л.Кулиева, «Юмореска» Р.Хорава, 
«Bu gözəl ana torpag» Рашида Шафага, «Песня про Тбилиси» 
Лагидзе, «Clap you hands» Д.Гершвин, «Yenə o bag olaydı» 
Ф.Сюджаддинов, «Nə baxirsan» Азербайджанская народная 
песня, «I will follow him» I. W.Stole and D.Roma, «Odlar yurdu» 
М. Магомаева. Специальный гость мероприятия, народный 
артист Азербайджана, ведущий солист Азербайджанского 
государственного академического театра оперы и балета Самир 
Джафаров совместно со школьным хоровым коллективом 
«Ренессанс» исполнил произведение E. Cannio «O surda-
to nnammurato». Большой личный вклад в подготовку и 
проведение данного концерта внесла директор школы Мехин 
ханум. За неоценимый вклад в области развития музыкального 
образования и активную музкально-общественную 
деятельность Мехин ханум Оруджевой была удостоена Почетной 
Грамотой Министерства Культуры и Туризма Азербайджанской 
Республики. Радость этого события со школой разделили гости 
из различных государственных учреждений, музыкальных 
школ, родители, а также выпускники школы разных лет. 

В 2014 году делегация школы во главе с Мехин ханум 
Оруджевой, по направлению Министерства Культуры и Туризма 
Республики, посетила детскую музыкальную хоровую школу 
«Весна» им. А.С. Пономарёва, находящуюся в столице Российской 
Федерации городе Москве. В ходе визита участники делегации 
познакомились со школой, отделениями и программами. 
Для гостей был проведен небольшой концерт в исполнении 



91Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

учащихся школы. Позже члены делегации, азербайджанские 
преподаватели, встретились в неформальной обстановке со 
своими российскими коллегами, чтобы пообщаться по темам, 
касающимся музыкального образования, провели обмен 
мнениями о своей деятельности, специфики работы, обсудили 
возможности потенциального сотрудничества в будущем. 

Делегация школы, также, посетила Всемирные Хоровые 
игры 2014, которые проходили в Культурной Столице 
Европы-2014 городе Риге. Масштабы и важность этих 
соревнований для мирового хорового сообщества можно 
сравнить с Олимпийскими играми: проводимая под 
патронажем международной организации Interkultur с 2000 
года, хоровая Олимпиада является самым крупным и важным 
хоровым конкурсом-фестивалем, которая регулярно собирает 
более 20 000 участников со всего мира. В ходе визита члены 
делегации ознакомились с выступлениями детских хоровых 
коллективов из стран СНГ, Европы и Азии, провели переговоры 
по налаживанию сотрудничества в области хорового искусства. 

Хочется еще раз особо отметить роль Мехин ханум Оруджевой, 
не только как директора школы, педагога – хормейстера, а также 
профессионального музыканта, которая вкладывает много сил 
для развития национальной музыки и воспитания молодого 
поколения. Активная музыкально – общественная деятельность 
в немалой степени способствует пропаганде азербайджанской 
национальной музыки. 

Мехин ханум обладает широким творческим потенциалом и 
художественной фантазией, которая находит свое отражение на 
итоговых показателях школы. Приступая к подготовке очередного 
мероприятия, Мехин ханум с большой ответственностью и 
тщательностью приступает к решению поставленной задачи. 
Она является своеобразным профессиональным музыкальным 
менеджером, координирующим и учитывающим каждую 

мелкую деталь, начиная от выбора костюмов, декораций, а также 
выбора репертуара, что является самым важным элементом 
успеха любого музыкального мероприятия, где главное 
предпочтение отдается не только национальной, классической, 
но и современной музыке. Данная работа считается успешной 
для Мехин ханум лишь тогда, когда все продумано до деталей и 
безупречно выполнено.

Как руководитель коллектива музыкальной школы в полной 
мере раскрылись благородство, отзывчивость, чуткость и другие 
качества этой скромной личности. Мехин ханум до последних 
пределов возможности заботится о педагогах и учащихся. Она 
всегда открыта к новым начинаниям, каждый может обратиться 
к ней, получить совет, обменяться свежими музыкальными 
впечатлениями или просто поговорить о музыке. 

Стремясь неизменно приносить пользу национальному 
искусству, и сознавая свою ответственность перед учениками 
и коллегами, Мехин ханум не прекращает творческие поиски 
и никогда не останавливается на уже достигнутых результатах. 
Проявляя повседневный интерес к инновациям в музыкальной 
сфере, постоянно исследуя новинки в музыкальном искусстве, 
Мехин ханум пытается приобщить и внедрить новизну в 
учебный процесс, повысить интерес учащихся к музыке. Все 
новое и интересное, она методично прорабатывает и старается 
продвигать на концертную эстраду. Логичность развития 
музыки, простота, эмоциональная убедительность и мастерство 
вокально – хоровых партий в соединении с инструментовкой 
являются характерными чертами работы Мехин ханум. 

Она гордится своими великими предшественниками и 
мечтает о небывалом расцвете музыкального искусства в 
будущем и делает этого все, что в ее силах, и своим творчеством, 
и педагогическим трудом, воспитывая молодых талантов т 
направляя их творческие поиски. 

91Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Summary

The article is describing professional activity of Children’s Mu-
sic Schools No. 3 named a� er J. Hajiyev located in Sabail district 
of Baku. The school is taking an active part in various events at 
the local and international levels and many talented children are 
studying there. The school is an active initiator and participant of 
various projects involved in promotion of the choral performance 
in the country.
Key words: choral performance, children’s chorus, music 
education, young talents, cultural education.

Xülasə

Məqalə Bakı şəhəri Səbail rayonu ərazisində yerləşən Cövdət Hacıyev 
adına 3 saylı 11 illik Uşaq Musiqi Məktəbinin fəaliyyətindən bəhs edir. 
Yerli və beynəlxalq səviyyələrdə keçirilən müxtəlif tədbirlərdə daim fəal 
iştirak edən musiqi məktəbində bir-birindən istedadlı uşaqlar təhsil alır. 
Məktəb müxtəlif layihələrin fəal təşəbbüskarı və iştirakçısı olaraq xor 
ifaçılıq sənətinin geniş təbliği ilə məşquldur. 
Açar sözlər: xor ifaçılıq sənəti, uşaq xoru, musiqi təhsili, gənc iste-
dadlar, mədəni tərbiyə.

Ədəbiyyat:

1. http://3.music-school.az/ 
2. http://baku.unaoc.org/
3. http://vesna.music.mos.ru/ 
4. http://www.interkultur.com/ru/



92 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

TARİX VƏ MÜASİRLİYİN
QOVŞAĞINDA 

Xaçmaz Regional Mədəniyyət və Turizm İdarəsi 
özündə zəngin mədəniyyəti və turizm potensialı olan 5 rayonu – 
Xaçmaz, Quba, Qusar, Şabran və Siyəzən rayonlarını əhatə edir. 
Sadaladığmız rayonların hər biri ölkəmizdə mədəniyyətin və tu-
rizmin inkişafına öz töhfələrini verir. Ölkəmizdə keçirilən yerli və 
beynəlxalq tədbirlərdə region kollektivləri, sənətkarları, teatrları, 
uşaq musiqi və incəsənət məktəblərinin şagirdləri, incəsənət us-
taları yüksək səviyyədə iştirak edirlər. 

Belə kollektivlərdən biri də 1956-cı ildən bəri Şabran rayo-
nunda fəaliyyət göstərən “Çıraqqala” zurnaçılar xalq kollektividir. 
14 üzvdən ibarət kollektiv müntəzəm olaraq dövlət əhəmiyyətli 
tədbirlərdə çıxış etməklə yanaşı, həmçinin ölkəmizdən kənarda 
– Türkiyə, Hindistan, Moldova, Rusiya, Özbəkistan, Türkmənistan 
kimi ölkərdə də respublikamızı layiqincə təmsil etmiş, diplom, 
fəxri fərman və digər mükafatlara layiq görülmüşdür. Kollektivə 
1987-ci ildə “Xalq kollektivi” adı verilmişdir.

Regionda fəaliyyət göstərən digər kollektiv isə “Xınayaxdı” xalq 
kollektividir. 1985-ci ildə Şabran rayonunun Dağbilici kəndində 
yaradılmış və orada da fəaliyyət göstərir. 30 nəfər üzvü olan kol-
lektiv qədim adət-ənənələrimizi qoruyub yaşatmış, yaddaşlardan 
silinməkdə olan inciləri toplayıb səhnəyə gətirərək tamaşaçılarda 
böyük maraq yaratmışdır. Tədbir və şənlikərdə mütəmadi iştirak 
etdiyindən 1995-ci ildə “Xalq kollektivi” adı alıb.

TURİZM



İlanlıdağ (Xaçmaz)

93Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

“Çıraqqala” xalq zurnaçılar kollektivi

Çənlibel gölü (Quba)

Çıraqqala (Şabran)



94 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Regionda fəaliyyət göstərən və yerli və dövlət əhəmiyyətli tədbirlərdə iştirak edən digər kollektivlərə Xaçmaz-
da fəaliyyət göstərən “Ukuroba” ləzgi rəqs kollektivini, “Axıska” rəqs kollektivini, Qubada “Atəşgah” mahnı və 
rəqs kollektivini, Siyəzəndə “Püstə” rəqs kollektivini, Qusarda “Mel”, “Şahnabat” folklor rəqs kollektivlərini misal 
göstərmək olar.

Regionda mədəniyyətin digər sahələri kimi teatr sahəsi də yüksələn xətlə inkişaf etməkdədir. Bölgəmizdə 
fəaliyyət göstərən yeganə xalq teatrı olan Xaçmaz Xalq Teatrı 50 ilə yaxındır fəaliyyət göstərir. Teatrın kollekti-
vi Azərbaycanda milli teatrın yaranmasının 142-ci ildönümündə Azərbaycan Respublikası Mədəniyyət və Turizm 
Nazirliyi tərəfindən “Xalq teatrı” statusuna layiq görülüb. Kollektiv fəaliyyət göstərdiyi  dövrdə 50-yə yaxın səhnə 
əsərini tamaşaçılara təqdim edib. Fəaliyyət göstərdiyi zamanda müxtəlif diplom və fəxri fərmanlarla təltifl ənən 
kollektiv 12–14 iyun 2017-c il tarixində Azərbaycan Respublikası Mədəniyyət və Turizm Nazirliyinin təşkilatçılığı 
ilə keçirilən və 16 xalq teatrının iştirak etdiyi II Respublika Xalq Teatrları Festivalının final mərhələsində yüksək 
nəticə göstərərək I yeri tutub. Təbii ki, xalq teatrının bu uğuru nəinki Xaçmazda, eləcə də digər regionlarda teatrın 
inkişafına böyük təkan verəcəkdir.

Regionun daha bir özünəməxsusluğu isə qədim tarix və mədəniyyət abidələri ilə zəngin olmasıdır. Qədim dövrün 
tarixini özündə əks etdirən bu abidələr əhəmiyyətlilik dərəcəsinə görə dünya, ölkə və yerli əhəmiyyətli abidələrə 
ayrılır. Xaçmaz rayonunda yerləşən Sərkərtəpə və Canaxırtəpə qədim yaşayış məskənləri, Quba ərazisindəki Xına-
lıq kəndi dünya əhəmiyyətli abidələr siyahısında yer alır. Abidələrin qorunmasına dövlət tərəfindən böyük diqqətlə 
yanaşılır və onların mühafizəsi üçün hər bir rayon üzrə abidə mühafizəçiləri təyin edilib.

Heydər Əliyev Mərkəzi (Siyəzən)
Şəxsiyyətlər muzeyi (Xaçmaz)

Ləzə şəlaləsi (Qusar)



95Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Regionda möhtəşəm inzibati binalara və zəngin eks-
ponatlara malik, həmçinin son illərdə istifadəyə veril-
miş bir sıra mədəniyyət ocaqları vardır. Region üzrə hər 
bir rayonda ümummilli lider Heydər Əliyev irsinin təbliği 
və gələcək nəsillərə ötürülməsi məqsədilə yaradıl-
mış  Heydər Əliyev mərkəzləri, bölgənin tarixi, maddi və 
mənəvi mədəniyyəti, xalq sənətkarlığı və s. ilə bağlı mate-
rialların, eksponatların nümayişi, təbliği və elmi cəhətdən 
öyrənilməsi üçün 4 tarix-diyarşünaslıq muzeyi, ölkəmizin 
görkəmli rəssamlarının rəsm əsərlərinin nümayiş olun-
duğu  Xaçmaz və Qusar rayonlarında 2 Dövlət Rəsm Qale-
reyası fəaliyyət göstərir. Yenicə təmirdən çıxmış Xaçmaz 
“Xəzər” kinoteatrı isə artıq müasir texniki avadanlıqlarla 
təchiz edilmiş və əhalinin xidmətinə verilmişdir.

Regionda uzun illər mədəniyyət sahəsində çalışmış 
böyük təcrübəyə malik şəxslər də vardır ki, bilik və ba-
carıqlarından  gənc nəsillər  faydalanır, öyrənirlər. Həmin 
şəxslərə misal olaraq Quba Heydər Əliyev Mərkəzinin 
direktoru, əməkdar mədəniyyət işçisi Elza Orucova, 
Quba Tarix-Diyarşünaslıq Muzeyinin direktoru, əməkdar 
mədəniyyət işçisi Məryəm Hacıyeva, “Şahnabat” xalq kol-
lektivinin rəhbəri, əməkdar mədəniyyət işçisi Nüviddin 
Ciyərovu və başqalarını göstərmək olar

Bir tərəfdən Böyük Qafqaz sıra dağları, digər tərəfdən 
isə Xəzər dənizi ilə əhatə olununan regionun turizm 
potensialı çox zəngindir. Hər il minlərlə xarici və yerli 
turistləri qarşılayan regionda turizm infrastrukturu da 
yenilənməkdədir. Azərbaycan Respublikasının Preziden-
ti İlham Əliyevin  bu sahədəki sərəncam və fərmanları 
turizmin inkişafına böyük təkan verir. Turistlərin əsas 
üz tutduğu məkanlar qış mövsümündə dağlıq ərazilər, 
“Şahdağ” Turizm Mərkəzi, yay mövsümündə isə qum-
lu sahilləri və 50-dan çox istirahət mərkəzinin fəaliyyət 
göstərdiyi Nabran kurortu, həmçinin Qubanın Afurca, 
Təngəaltı və digər istirahət guşələridir. 

Heydər Əliyev prospektinin girişi (Xaçmaz)

Bayraq muzeyi (Xaçmaz)

“Şahdağ”



96 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

BAKI ŞOPPİNQ FESTİVALI

 YADDAŞLARDA QALACAQ



97Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017 97Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Azərbaycanda ilk dəfə keçirilən ticarət festivalı (Baku Shop-
ping Festival) həm uğurlu təşkilatçılığı, həm də yerli sakinləri 

və ölkəmizə təşrif buyuran xarici turistləri cəlb etmək baxımından 
hələ uzun müddət təəssüratlardan silinməyəcək. 

Qeyd edək ki, aprelin 10-dan mayın 10-dək baş tutan festi-
val  Azərbaycan Respublikasının Prezidenti İlham Əliyevin 2016-cı 
il 1 sentyabr tarixli “Azərbaycan Respublikasında turizmin inkişafı 
ilə bağlı əlavə tədbirlər haqqında” sərəncamına əsasən keçirilirdi. 
Festivalın təşkilatçısı Mədəniyyət və Turizm Nazirliyinin nəzdində 
fəaliyyət göstərən Azərbaycan Konqreslər Bürosu idi.

Dövlət büdcəsinə 5,6 milyon manat vəsait daxil olub

Ölkəmizdə ilk dəfə düzənlənməsinə rəğmən artıq beynəlxalq sta-
tus qazanmış bu ticarət festivalı ziyarətçilərinin sayına və diqqətləri 
cəlb etməsinə görə heç də Dubay, yaxud İstanbul festivallarından 
geri qalmadı. Dünyada, əsasən, xarici turistlər üçün nəzərdə tutulan 
ticarət festivalları ilk dəfə Azərbaycanda yerli vətəndaşları da əhatə 
etdi. Ticarət festivalına həm yerli sakinlərin, həm də şəhərimizin 
qonaqlarının marağı yüksək oldu. Bu festivaldan daha çox yerli 
vətəndaşlar yararlandı. Əldə olunan nəticələrə görə, festival, demək 
olar, kifayət qədər müsbət nəticələrlə yadda qaldı. 

Belə ki, aparılan rəy sorğularına əsasən, Bakı Şop-

pinq Festivalında iştirak edənlərin 98 faizi festival-

dan məmnun qaldıqlarını bildirib. Ümumən festivalın 

keçirilməsinə cəmi 700 min manat xərclənib. Ümumi 

büdcə 1 milyon manatı keçməyib. Dövlət büdcəsinə isə 

5,6 milyon manat vəsait daxil olub.

Festival müddətində qeydə alınan turizm statistikası da 
nəticələrlə bağlı nikbin danışmağa imkan verir. Belə ki, aprel ayı 
ərzində ölkəmizə 187 min 577 turist gəlib. 15 hədəf ölkə üzrə ötən 
ilin müvafiq dövrü ilə müqayisədə 23 faiz artım var. Mayın ilk on 
günündə isə Azərbaycana 70 min 776 turist gəlib və 15 hədəf ölkə 
üzrə keçən ilin müvafiq dövrünə nisbətən 32 faiz artım olub.

Onu da qeyd edək ki, tanıtım tədbirləri də uğurla həyata keçirilib. 
Festival beynəlxalq və yerli medianın geniş müzakirə mövzusuna 
çevrilib. Bakı Şoppinq Festivalının marketinqi, dünya mediasında 
işıqlandırılması və təbliğatı sahəsində də mühüm işlər görülüb. 
Ümumilikdə 54 ölkədə TV, radio, onlayn media, sosial şəbəkələr və 
internet televiziyası vasitəsilə festival haqqında məlumatlar yayılıb. 
Xüsusi olaraq sosial şəbəkələrdə festival barədə informasiyaları 
milyonlarla insan izləyib. Bunlardan daha çoxu Rusiya, Səudiyyə 
Ərəbistanı, Ukrayna, Qazaxıstan, Belarus, Gürcüstan, Birləşmiş Ərəb 
Əmirlikləri, Oman və Qətərdə qeydə alınıb.

Mədəni tədbirləri 200 minədək ziyarətçi izləyib

Eyni zamanda festival çərçivəsində bir sıra mədəni proqram-
lar təşkil olunub. Bir ay müddətində şou-proqramlar, əyləncəli 
tədbirlər davam edib. Bu sırada Sabir bağında Mədəniyyət və Tu-

rizm Nazirliyinin Milli Turizm Təbliğat Bürosu tərəfindən təşkil 
edilən mədəni tədbirlər xüsusilə diqqət mərkəzində olub. 
Ümumiyyətlə, Azərbaycanın zəngin mədəniyyətini, turizm 
imkanlarını, eləcə də ticarət potensialını əks etdirdiyindən 
ilk gündən ziyarətçilərin və iştirakçıların böyük axını yara-
nıb. Festival çərçivəsində ticarət mərkəzlərinin ərazisində, 
İçərişəhərdə, Sabir bağında və şəhərimizin digər görməli 
yerlərində təşkil edilmiş müxtəlif tədbirlərdə 200 minədək 
ziyarətçi iştirak edib. 

Beynəlxalq təcrübənin öyrənilməsi və tətbiqi yolu 
ilə həyata keçirilən əhəmiyyətli layihə ilk dəfədən 
ölkəmizdə turizmin inkişafı, ticarətin, habelə pərakəndə 
satışın genişlənməsi baxımından da uğurlu sayıla 
bilər. Festival eyni zamanda yerli sahibkarlığın in-
kişafı baxımından da eff ektiv idi. Bir ay müddətində 
205 mağaza iştirakçı kimi qeydiyyatdan keçib və 
onlardan 172-si ƏDV qaytarmaq proqramına qoşu-
lub. “Tax Free” sistemi üzrə 23 min 242 ədəd he-
sab faktura verilib. Təsdiqlənmiş fakturalar üzrə 
ümumi dövriyyə 18 milyon 167 min 892 manat 
olub və banklar alıcılara 1 milyon 800 min manat 
məbləğində ƏDV qaytarıb. Festival aylığı ərzində 
alıcılar 30–70 faiz arası endirimlərdən və sa-
tış kampaniyalarından faydalanıblar. Festival 
iştirakçılarından əldə edilmiş məlumatlara 
görə, ötən ilin müvafiq dövrü ilə müqayisədə 
2017-ci ilin aprelində premium geyim və ak-
sesuar mağazalarında 15 faizədək, kütləvi 
geyim brendlərinin satışını həyata keçirən 
mağazalarda 46 faizədək, elektronika və 
məişət avadanlıqlarının satışını həyata 
keçirən mağazalarda isə 200 faizədək sa-
tış həcminin artması qeydə alınıb. 

* * *

Ölkəmizin turizm sənayesinin inki-
şafı istiqamətində atılan digər addım-
larla yanaşı, soppinq festivalı da bu 
sahəyə öz töhfəsini verəcək. Rəsmi 
məlumatlara görə, ilin sonunadək 
ikinci festival gerçəkləşəcək və 
ənənə halını alacaq. Bu zaman 
ötən festivalın təcrübəsindən də 
yararlanmaq imkanları olacaq. 
Belə ki, gələcək festivallar-
da bazarı uyğun məhsullarla 
təmin etməklə yanaşı, alıcıların 
tələbatı və şoppinq vərdişləri 
də nəzərə alınacaq. 

Fəxriyyə Abdullayeva



98 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Məşhurlar
Bak� Şoppinq Festival� barədə...

Türkiyənin mədəniyyət və turizm na-
ziri, professor cənab Nəbi Avcı: 

“Azərbaycanda ilk dəfə keçirilən Bakı Şop-
pinq Festivalı qarşıya qoyulan məqsədə 
çatıb. Festival həm ölkəyə turist axını, həm 
də insanların alış-verişə marağının art-
ması, ticarət mərkəzlərində canlanmanın 
yaranması ilə dövlət büdcəsinə xeyli gəlir 
gətirən layihədir”.

Kiyev şəhərinin meri Vitali Kliçko: “Bakıda 
keçirilən birinci ticarət festivalı ölkənin 

turizm potensialının inkişafına böyük təkan 
verəcək. Bu cür böyük tədbirlər şəhərin 
inkişafı üçün yaxşı vasitədir, turistlər bu 
tədbirlərə həvəslə gəlir və eyni zamanda ölkə 
mədəniyyəti ilə tanış olurlar. Kiyev və Bakının 
vəzifəsi bu şəhərlərin turizm potensialını üzə 
çıxaran tədbirlərin keçirilməsidir”.

Fransa Milli Assambleyasının deputatı, 
Fransada Azərbaycanın Dostları Assosi-

asiyasının prezidenti Jan Fransua Mansel: 
“Bakı qədim ənənələrlə gələcək imkan-
lar arasında özünəməxsus ittifaq yaradan 
cazibədar bir şəhərdir. Bu festival  paytaxtı-
nızın həm də şoppinq mərkəzinə çevrildiyi-
ni göstərir. Bakı ilk sınaqdan uğurla çıxdı”. 

Finlandiyalı iş adamı, Rusiyada fəaliyyət göstərən “Buldozer” ləqəbli milyonçu Pekka Vilya-

kaynen: “Böyük tədbirdir və bu cür festivallarda yüksək miqdarda gəlir əldə etmək mümkün-
dür. Şəxsən mən belə təşəbbüsləri daim dəstəkləyirəm. Əminəm ki, Bakıda keçirilən bu festival 
məşhurlaşacaq və hər il daha çox turistin Azərbaycana gəlməsinə səbəb olacaq”.

Amerikalı musiqiçi, Ame-
rika Muğam Cəmiyyətinin 

sədri Cefri Verbax: “Mən 
çox əlverişli fürsətlər pake-
ti gördüm. Hətta dəbdəbəli 
hotellərə belə endirimlər 
tətbiq olunur. Ümid edirəm 
ki, festival öz məqsədinə nail 
olub və Bakıya minlərlə turist 
axın edəcək”.

ABŞ-ın Azərbaycandakı keçmiş səfiri, ATƏT-
in Minsk qrupunun sabiq həmsədri Metyu 

Brayza: “Bakıda şoppinq festivalının keçirildiyini 
eşitmək çox xoşdur. Məncə, festival boyu “Tax 
Free” sisteminin tətbiqi turistlərin cəlb edilməsi 
üçün əla düşünülüb, İrandan və bəzi ərəb 
ölkələrindən Azərbaycana əvvəllər də turistlər 
az gəlmirdi. Bu festivalla isə Dubaydan fərqli yer 
axtaran və bu məqsədlə Azərbaycana gələn tu-
rist kontingenti artacaq”.

Rusiya Dövlət Dumasının deputatı, Rusiya–Azərbaycan 
parlamentlərarası dostluq qrupunun rəhbəri Dmitri 

Savelyev: “Ticarət festivallarının keçirilməsi ideyası bir 
çox ölkələr tərəfindən uğurla reallaşdırılır. Öz ticarət 
festivalının, habelə gözəllik müsabiqələrinin keçirilməsi, 
Azərbaycan mədəniyyətinin, mətbəxinin, ənənələrinin 
və digərlərinin təqdimatı Bakını turistlər, xüsusən də 
rusiyalı turistlər üçün daha da cəlbedici edəcək. Festivalın 
keçirilmə vaxtı da yaxşı seçilib. Bir çox Rusiya vətəndaşı 
may ayındakı bayramlar ərzində qısamüddətli tətillər təşkil 
etməyə çalışırlar. Bizim ən yaxın qonşumuz Azərbaycan 
bunun üçün ideal variantdır”.



99Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Dünyaca məşhur müğənni və bəstəkar 
Sami Yusuf: “Bakı Şoppinq Festivalı 

gələcək illərdə nəinki Azərbaycanda, bütün 
regionda böyük əhəmiyyət kəsb edəcək. 
Festival Azərbaycanın gələcək iqtisadi 
inkişafına öz töhfəsini verməklə bərabər, 
bu gözəl ölkəyə turistlərin gəlişi üçün də 
böyük stimul yaradacaq. Mən əminəm 
ki, turistlər Azərbaycanı sevəcəklər. Bu 
təşəbbüs kommersiya aspektindən əlavə, 
həm də Azərbaycanın özünəməxsus 
mədəniyyətini və tarixini nümayiş 
etdirməkdən ötrü gözəl imkandır”. 

Bakı Şoppinq Festivalının fəxri qo-
nağı olan məşhur müğənni Vera 

Brejneva: “Fərqli şəhərlərə səfər 
etmək, yeni dostlar, sevimli məkanlar 
tapmaq necə də gözəldir! Festival 
çərçivəsində Bakıda əsrarəngiz bir 
gün yaşadım. Musiqi, qonaqpərvərlik, 
gözəllik və sevgi. Bakıda görüşdüyüm 
hər kəsə təşəkkür edirəm!” 

Amerikada “Azərbaycanlı Çarli Çaplin” kimi tanınan, 
“America’s Got Talent” istedadlar müsabiqəsinin 

finalçısı Üzeyir Novruzov: “Festival Bakıya dünyanın 
müxtəlif ölkələrindən turist cəlb etmək üçün gözəl ide-
yadır. Turist axını isə ölkə iqtisadiyyatının yüksəlməsi 
deməkdir. Əyləncə və konsertlərlə zəngin bu bayramda 
alış-veriş etmək və əlbəttə ki, bizim ləzzətli Azərbaycan 
mətbəxindən dadmaq, sonda isə çayxanada çay 
süfrəsinə qonaq olmaq əladır. Hətta dünya üzrə qastrol 
səfərlərimdən sonra belə hər dəfə Bakıda olanda sima-
sını dəyişən şəhərimizə heyran qalıram”.

Məşhur dəb tarixçisi və Rusiya-
nın “1-ci kanal”ında yayımla-

nan “Dəbli hökm” verilişinin apa-
rıcısı Aleksandr Vasilyev: “Təkcə 
Azərbaycanda deyil, eyni zamanda 
bütün MDB məkanında ilk şoppinq 
festivalı hesab olunan Bakı Şop-
pinq Festivalı son dərəcə yüksək 
səviyyədə keçdi”.

Rusiyanın “Skolkovo” texnoparkının baş di-
rektoru Renat Batırov: “Bu cür festivalın 

keçirilməsi sevimli şəhərimiz Bakı üçün çox 
doğru ideyadır. Bir daha əmin ola bilərsiniz 
ki, belə reklama xərclənən hər dollar, ƏDV 
olaraq alıcılara qaytarılan hər bir vəsait son-
ra 100 dəfələrlə artıqlaması ilə ölkəyə qayı-
dır. Festivalın əsas vacib cəhəti odur ki, ölkə 
iqtisadiyyatında turizm gəlirlərinin həcmini 
kəskin şəkildə artırır. Çünki bütün xidmət 
sektoru inkişaf edir – hotellər, restoranlar və 
aviaşirkətlərin də gəlirləri artır”.

Tanınmış səyahətçi və jurnalist Azər 

Qərib: “Ümumiyyətlə, hadisə turizmi 
bütün dünyada ən geniş yayılmış turizm 
növlərindən biridir. İnsanlar xarici ölkəyə 
sadəcə getmək yox, orada keçirilən 
hansısa tədbirdə – festivalda, karnaval-
da, konsertdə və sairədə iştirak etmək 
istəyirlər. Düşünmürəm ki, şoppinq festi-
valı turist kütlələrində dərhal maraq oya-
dacaq. Ancaq həmişə ilk addımı atmaq 
vacibdir və mənə elə gəlir ki, bu addım 
uğurlu alınıb”.



100 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

A
zərbaycanın son illər nüfuzlu beynəlxalq 
tədbirlərə ev sahibliyi etməsi eyni 
zamanda mədəniyyətimizin, adət-
ənənələrimizin, turizm potensialımızın 
və milli mətbəx nümunələrimizin təbliği 

üçün də geniş imkanlar yaradıb. Tədbirlərin davam et-
diyi günlərdə Bakının mədəniyyət ocaqları və əyləncə 
məkanları şəhərimizin qonaqlarına müxtəlif proqram-
lar təqdim edir. 

Mayın 4-dən 6-dək davam edən IV 
Mədəniyyətlərarası Dialoq Forumu da bu baxım-
dan yaddaqalan olub. Belə ki, forumun iştirakçıları 
Azərbaycan mədəniyyəti və adət-ənənələri ilə yaxından 
tanış olmaq imkanı əldə ediblər. Xüsusilə Mədəniyyət 
və Turizm Nazirliyinin Milli Turizm Təbliğat Bürosunun 
hazırladığı mədəni tədbirlər proqramı iştirakçıların 
asudə vaxtlarının səmərəli keçməsinə xidmət edib. 
Qurumun təşkilatçılığı ilə paytaxtın Sabir bağında açı-
lan sənətkarlıq nümunələri və milli mətbəx sərgisi, 
həmçinin rəngarəng konsert proqramları qonaqlarda 
Azərbaycan haqqında unudulmaz təəssürat yaradıb. 

Forumun açılış günü – mayın 4-də axşam adıçəkilən 
məkanda məşhur “Radio&Video” rok qrupu çıxış edib. 
Mayın 5-də saat 18-də Günay İbrahimli, Yaşar Yusub, 
Samir Salam və digərlərinin iştirakı ilə etnokonsert, 
saat 21:30-dan isə caz və blüz sədaları altında roman-
tik axşam təşkil edilib.

Mayın 6-da isə “Dərvişbend” qrupunun solisti Nara 
Vayt öz proqramını təqdim edib. 

Sənətkarların əl işlərindən ibarət sərgi və milli 
mətbəx nümunələrimizin nümayişi isə forumun da-
vam etdiyi 3 gün ərzində təşkil edilib. Tədbirin qonaq-
ları, demək olar ki, hər axşam Sabir bağına gəlib nü-
mayiş etdirilən proqramları maraqla izləyiblər. 

Fəxriyyə Abdullayeva

QONAQLARIN UNUDULMAZ
TƏƏSSÜRATI:

MƏDƏNİ PROQRAMLAR



101Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Dəmir yolu vasitəsilə səyahət ən təhlükəsiz səyahət növü 
hesab olunur. Əsasən, ölkədaxili turlarda istifadə edilən 
bu nəqliyyat dünya ölkələri içərisində daha çox Yaponiya-
da populyardır. Eyni zamanda əksər Avropa ölkələrində 

də daxili səfərlərdə daha çox qatarlara üstünlük verilir. Buna 
həmçinin dəmir yolu turizmi də deyilir. 

Qeyd edim ki, təhlükəsiz nəqliyyat vasitəsi olması, ətrafı seyr 
imkanı, qatar daxilində sərbəst hərəkət, mənzilbaşına rahat şəkildə 
çatma, ətraf mühitə ziyan vurulmaması, tıxac sıxlığı probleminin 
yoxluğu bu turizm istiqamətini cəlbedici edən və populyarlığını ar-
tıran vacib amillərdir. 

Dəmir yolu nəqliyyatından Azərbaycanda da geniş istifadə edilir. 
Demək olar ki, ölkənin bütün bölgələrinə günün müxtəlif saatlarında 
qatarlar yola düşür. Son illər Azərbaycanda turizmin perspektivinin 
artması bu sahənin müxtəlif istiqamətlərinin inkişafını da zəruri edir. 
Bu baxımdan ölkəmizdə dəmir yolu turizminin inkişafı artıq bir ehti-
yaca çevrilib desək, yanılmarıq. 

İyunun 16–18-də “Azərbaycan Dəmir Yolları” QSC-nin dəstəyi və 
“Rail travel” şirkətinin təşkilatçılığı ilə Bakı–Gəncə–Göygöl–Gəncə–
Bakı istiqamətində təşkil edilən infotur da məhz bu məqsədə xidmət 
edirdi. İnfotura ölkədə fəaliyyət göstərən turizm şirkətlərinin və KİV-
lərin nümayəndələri qatılmışdılar.

Azərbaycan incisi – Göygöl

Gecə saat 23:20-də Bakıdan yola düşən qatar səhər 07:00-
da Gəncəyə çatdı. Yolüstü “Böyük İsgəndər” hotel-restoran 
kompleksində səhər yeməyi yeyən infotur iştirakçıları Azərbaycanın 
ən gözəl təbiət mənzərəsi olan Göygölə tərəf istiqamət aldılar. 

Əvvəlcə onu qeyd edək ki, Göygöl Gəncə şəhərinin Kəpəz rayo-
nunda 1556 metr hündürlükdə yerləşir. Nadir su incilərindən biri 
olan gölün su səthi 80 hektar, ən dərin yeri 95 m-dir. 

Bənzərsiz gözəlliyi, ruh oxşayan görünüşü və suyunun şəff afl ığı 
ilə seçilən bu məşhur göl 1139-cu ildə Gəncədə baş vermiş zəlzələ 
zamanı Kəpəz dağının uçaraq Ağsu çayının qarşısını kəsməsi 
nəticəsində  yaranıb.  

Göygöl Azərbaycanın ən gözəl təbiət muzeyi sayılır. 

Eyniadlı milli parkın 5094 hektarı meşə, 109 hekta-

rı su, yerdə qalan hissəsi isə açıq və dağ sahələridir. 

Dağ sahələri xüsusi olaraq çöl heyvanlarının orada 

yaşaması, onların miqrasiyası üçün nəzərdə tutulur. 

Dağ sahələri ən çox dağkeçiləri oylağıdır. Daha sonra 

orada dağ kəklikləri, ular, bir neçə Qafqaz tetrası kimi 

nadir heyvanlar da var. Həmin ərazilər milli parkla 

birləşdiriləndə heyvanlar mühafizə olunmaq üçün xüsu-

si qoruq yuvasına salınıb.  

AZƏRBAYCANDA
DƏMİRYOL TURİZMİNİN İNKİŞAFI 

GÜNÜN TƏLƏBİDİR

“



102 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017102 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Göygöl və onun ətrafının meşə landşa� ı öz təbiət zənginliyi və 
füsunkarlığı ilə dünyada məşhurdur. 1100–2200 m hündürlükləri 
əhatə edən dağ meşələri çox zəngin bitki örtüklü olub 80-ə qədər 
ağac və kol növünə malikdir. 

Bu ərazidə Göygöldən başqa, 17 xırda göl də var. Bu 17 göldən 
14-nün adı xalq arasında daha çox tanınır. Bunlar Maralgöl, Zəli, 
Qara, Güzcü, II Zəli gölü, Ördək, Quş, Ayı, Çoban, Turist və s. göllərdir. 
Adları çəkilən göllərin hər biri özünəməxsus şəkildə gözəl, füsunkar 
və möcüzəlidir. Bu göllərdən ölçülərinə görə Maralgöl ən böyüyüdür. 
Təbii ki, Göygöldən sonra. Maralgölə tamaşa etmək istəyənlər ilin 
günlərinin sayı qədər pilləkəni qalxmaq əziyyətinə qatlaşmalıdırlar. 

Qafqazın həmişəturistik zonası

Göygölü Qafqazın hər fəslə uyğun turistik zonası da adlandırır-
lar. Çünki Göygöl təkcə yay turizm mövsümündə deyil, qışda da çox 
əlverişlidir. Burada hətta qış aylarında xizək sürmək üçün şərait var. 

Bütün bunları nəzərə alaraq 2008-ci ildə Göygölə milli park sta-
tusu verildikdən sonra burada ekoloji vəziyyətin yaxşılaşdırılması 
və turizm infrastrukturunun yenidən qurulması üçün əraziyə gi-
riş məhdudlaşdırılmışdı. 2015-ci ilin avqust ayından isə bu cənnət 
məkan yenidən öz qapılarını heyranlarının üzünə açdı. 

Onu da qeyd edək ki, bu müddətdə Göygöl Milli Parkının yenidən 
kütləvi istirahət və gəzintilərə açılması, insanların istirahətinin stan-
dartlara uyğun təşkil edilməsi məqsədilə burada hər cür şərait qu-
rulub, hotellər, restoranlar tikilib. Qonaqlar xüsusi dayanacaqda ma-
şınlarını saxlayıb sərbəst şəkildə hərəkət edə bilərlər. Göygöl Milli 

Parkının ərazisində eyni vaxtda 500 nəfər gəzintiyə çıxıb təbiətin fü-
sunkarlığından zövq ala, istirahət edə bilər. Su-kanalizasiya xətləri, 
sanitar qovşaqlar çəkilib, istirahətə gələnlərin ekosistemə ziyan 
vurmadan dincəlmələri, istirahət etmələri mümkündür. 

“Kəpəz” istirahət mərkəzi ilə qısa tanışlıqdan sonra Göygöl Milli 
Parkı və Göygöl Turizm İstirahət Kompleksinin nümayəndəsi İrşad 

Abbasov media nümayəndələrinə komplekslə bağlı məlumat 
verdi. Bildirdi ki, ötən il 200 minə yaxın turist qəbul ediblər. Bu ilin 
əvvəlindən indiyəqədərki nəticələrə əsasən demək olar ki, rəqəm 
daha da artacaq. Xüsusilə xarici turistlərin sayında nəzərəçarpan 
artım müşahidə olunur. Bu artım da məhz turizm şirkətləri ilə 
əməkdaşlıq etməyə başlandıqdan sonra qeydə alınıb.    

Ərazidəki 5 hotel korpusu və kotteclər yüksək standartlara cavab 
verməklə günün istənilən saatında turistlərə xidmət göstərməyə ha-
zırdır. Burada ilboyu turist olur. Xarici ölkələrdən, əsasən, İrandan, 
İsveçdən, Norveçdən, Almaniyadan, Avropa və ərəb ölkələrindən 
gələnlər çoxluq təşkil edir. 

“Böyük İsgəndər” hotel-restoran kompleksində təşkil olunan 
dəyirmi masada səfərin məqsədi barədə danışan “Rail travel” 
şirkətinin direktoru Oqtay Aslanov bildirdi ki, turizmin inkişafı 
Azərbaycanda dövlət siyasətinin tərkib hissəsidir. Son illərdə 
ölkəmizin mövcud turizm potensialının beynəlxalq aləmdə 
tanıdılması, turistlərin Azərbaycana səfərlərinin daha sadə yollarla 
təşkili, turizmin müxtəlif növlərinin inkişaf etdirilməsi və bu sahədə 
müasir infrastrukturun yaradılması istiqamətində məqsədyönlü 
işlər görülür. Başda Mədəniyyət və Turizm Nazirliyi olmaqla ölkədə 
fəaliyyət göstərən turizm təşkilatları və şirkətlər də müxtəlif layihələr 
və proqramlarla sözügedən inkişafa öz töhfələrini verir. 



103Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017 103Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Dəmiryol turizmi nə üçün?

Səfərdə iştirak edən Azərbaycan Sağlamlıq və Termal Dəstək 
Assosiasiyasının rəhbəri, “Millennium travel” şirkətinin direkto-
ru Ruslan Quliyev də layihəni yüksək qiymətləndirib. Onun sözlərinə görə, 
Azərbaycanda dəmir yolu turizminin inkişafı və reallaşdırılması bu günün tələbidir. Dəmir 
yolu turizmini inkişaf etdirməklə məktəbli və gənclər turizminin də inkişafına təkan 
vermək mümkündür. 

Tədbirdən sonra iştirakçılar Gəncədə yerləşən “Delixe” hotelinə baş çəkdilər, daha sonra şəhərin tarixi mədəniyyət obyekləri ilə yaxından 
tanış oldular.  Onlar “Gəncə qapıları”, “Nizami Gəncəvi” məqbərəsi, buradakı məşhur butulka ev, Şah Abbas məscidi, Çökək hamam, Cavad 
xan türbəsi və Xan bağına da səfər etdilər.

İyunun 17-si axşamı infotur iştirakçıları Ağstafa–Bakı qatarı ilə Bakıya doğru istiqamət aldılar.

Fəxriyyə Abdullayeva

Şirkət rəhbərinin sözlərinə görə, “Rail” şirkəti bu məqsədlə dəmir yolu boyunca 
yerləşən regionlara turlar təşkil edir və bu işdə onlara “Azərbaycan Dəmir Yolları” 
QSC yaxından dəstək verir: “Şirkətimizin yeni layihələrindən biri də bu gün təşkil et-
diyimiz turdur. Ümumiyyətlə, dəmir yolu turizmi təhlükəsizliyi ilə hər zaman diqqəti 
çəkir. Eyni zamanda vaxt itkisi və mənzilbaşına rahat yetişmək baxımından da qa-
tarla səyahətin üstünlükləri var. Təklif etdiyimiz layihə olduqca perspektivlidir. Tura 
qatılmaq istəyənlərə ailəvi səyahət üçün xidməti vaqonlar təklif edilir ki, burada hər 
cür şərait var. Bundan əlavə, 18 nəfərlik SV, 36 nəfərlik kupe və 54 nəfərlik plaskart 
vaqonlar da turistlərin ixtiyarına verilir”.

“Azərbaycan Dəmir Yolları” QSC də ölkədə turizmin inkişafına öz töhfəsini 
verməyə çalışır. Bunu isə qurumun ictimaiyyətlə əlaqələr şöbəsinin əməkdaşı 
Elbariz Məmmədov dedi. Onun sözlərinə görə, dəmir yolunda hazırda bütün 

istiqamətlər üzrə əsaslı yenilənmələrə başlanılıb. Vaxtilə ölkənin qərb bölgəsinə 9 saata çatan qatar indi bu məsafəni daha az vaxta qət 
edir. Buna yolların beynəlxalq standartlara uyğun əsaslı təmiri ilə nail olunub. İndi sərnişin qatarları saatda 100 kilometr, yük qatarları isə 
80 kilometr sürətlə hərəkət edə bilir. 

“Azərbaycan Dəmir Yolları” QSC ölkədə turizmin inkişfına öz töhfəsini vermək məqsədlə turizm şirkətləri ilə əməkdaşlığa başlayıb. Bu-
nun üçün həm vaqonlar, həm də xidməti personal hazırlanıb. 

nə görə, 



104 Mədəniyyət.AZ / 3 • 2017

Bizi burada izl yine

mct.gov.az

bakuforum.az

azerbaijan.travel

azerbaijanfilm.az

bakubookfair.com

nationalmuseum.az

azercarpetmuseum.az

virtualkarabakh.az

shahdag.az

gomap.az

AZƏRBAYCAN MİLLİ İNCƏSƏNƏT MUZEYİ

www.facebook.com/Culture.and.Tourism

www.facebook.com/www.azerbaijan.travel








